
تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع الإفريقي: من التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي

243

تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع 
الإفريقي:

من التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي

ذ. عبد السلام الأزعر

مدير معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات بالرباط- المملكة المغربية

النبوّّة، وتوارثها  بها  التي اضطلعت  الديني من أسمى المهام  في المجال  التبليغ  يعد 

الديني،  الوعي  في ترشيد  لها من دور محوري  لما   بعد جيل، 
الًا

الربانيّّون جي العلماء 

وبناء الإنسان، وترسيخ القيم العليا كالعدل والرحمة والحكمة والتسامح والتعايش 

والإصلاح داخل المجتمعات.

يُُقوّّم  ما  بقدر  أي  "تسديده"،  بمدى  رهينة  تظلّّ  وثمرته  التبليغ  فعالية  أن  غير 

د وفق مقاصده الشرعية وسياقاته الثقافية والاجتماعية واحتياجات الناس 
ّ

ويُُرشّ

سم 
ّ
تتّ ما  إلى  بالنظر  الإفريقي،  السياق  في  إلحاحا  التحدي  ويزداد هذا  وتحوّّلاتهم. 

وروحية  تنموية  تحديات  من  تواجهه  وما  واسع،  وديني  ثقافي  تنوع  من  القارة  به 

واجتماعية متشابكة.

وفي هذا الإطار، تكتسب مسألة "تسديد التبليغ في المجال الديني" بإفريقيا بعدا 

والتنمية،  والإنسان  الدين  بين  العلاقة  بناء  لإعادة  مدخلا  بوصفها  استراتيجيا، 

الثوابت  بين  حكيم  توازن  عن  تعبر  ومجربة،  أصيلة  دينية  مرجعيات  من  انطلاقا 

والمتغيّّرات، وبين المبادئ والواقع.

في  التبليغ  تسديد  سبل  استكشاف  البحث  هذا  يروم  الرؤية،  هذه  من  وانطلاقا 

الإنسان  خدمة  في  يسهم  بما  الأصيلة،  الدينية  بالمرجعيات  المؤطر  الديني  المجال 

الإفريقي، والارتقاء بأوضاعه الروحية والاجتماعية.



مجلة العلماء الأفارقة

244

ولمعالجة هذه الإشكالية، سيتم تناول الموضوع من خلال المحاور الآتية:

1. مدخل مفاهيمي ومنهجي

2. العقائد والتيارات الوافدة إلى إفريقيا: التحديات ومرتكزات الوقاية منها

3. المرجعيات الدينية المؤطرة لتسديد التبليغ في المجال الديني 

4. مرتكزات تفعيل المرجعيات الدينية في الواقع الإفريقي

5. مقومات وضوابط التبليغ في المجال الديني 

خاتمة

المحور الأول: مدخل مفاهيمي ومنهجي

في سياق البحث في موضوع: »تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع الإفريقي: من 

التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي«، تبرز الحاجة المنهجية إلى توضيح المفاهيم 

الأساسية التي يبنى عليها هذا الطرح، وذلك لما يكتنفها من تباين في الفهم وتداخل في 

الاستعمال بين الحقول الدينية والتربوية والاجتماعية.

يعد مصطلح "التبليغ في المجال الديني" من المفاهيم المركزية التي تشير إلى منظومة 

من العمليات والممارسات التواصلية، الرامية إلى إيصال المعارف والمضامين والقيم 

الدينية إلى الأفراد والجماعات، داخل أطر مؤسسية أو فردية، وبوسائل تقليدية 

مع  الشرعية،  للنصوص  ومنهجي  مقاصدي  فهم  ضوء  في  وذلك  حديثة،  رقمية  أو 

بين.
َ
استحضار الخصوصيات الثقافية والاجتماعية للمخاطَ

يجسد  بل  المواعظ،  إلقاء  أو  المعارف  نقل  مجرد  على  التبليغ  هذا  يقتصر  ولا 

وظيفة رسالية شاملة، تتقاطع فيها أبعاد التأطير التربوي والتكوين العلمي والإرشاد 

الاجتماعي والتوجيه القيمي.



تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع الإفريقي: من التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي

245

أما مصطلح "التسديد" فيدل في اللغة على التقويم والإصابة والتوفيق، ويراد به 

اصطلاحًًا: إحكام الخطاب الديني في مضمونه ومنهجه ووسائله، بما يضمن تحقيق 

أعلى درجات الفاعلية والتأثير. وينبني هذا المعنى على الهدي النبوي، كما في الحديث 

أو  بالأكمل  واعملوا  الصواب،  الزموا  أي  وقاربوا...«،  دوا  ِ
البخاري: »س�دِّ رواه  الذي 

بما يقرب منه؛ وهو توجيه نبوي يرسم معالم البلاغ الراشد، القائم على الاعتدال 

والواقعية والرفق.

فضاء  باعتبارها  السياق،  هذا  في  بالغة  أهمية  الإفريقية  الخصوصية  وتكت�سي 

دينيا وثقافيا مركبا ومتعدد المكونات، تتداخل فيه الأديان السماوية مع المعتقدات 

المحلية، وتبرز فيه تنوعات مذهبية وصوفية ضاربة في الجذور. وتمتلك المجتمعات 

الإفريقية رصيدا روحيا وثقافيا أصيلا، يؤهلها لتلقي خطاب ديني متوازن ومنفتح. 

غير أن هذا التنوع، إذا لم يوجه توجيها رشيدا، ولم يضبط بضوابط شرعية وعلمية 

محكمة، فقد يتحول إلى عامل تفرق وتنازع مذهبي، أو إلى أداة لتوظيف الدين في 

الصراعات السياسية والهوياتية.

إلى إفريقيا: التحديات ومرتكزات  الثاني: العقائد والتيارات الوافدة  المحور 

الوقاية منها.

شهدت المجتمعات الإفريقية، في العقود الأخيرة، تحوّّلات دينية متسارعة نتيجة 

الانفتاح الإعلامي، وتكثيف الدعوة العابرة للحدود، وتأثيرات خارجية متعدّّدة. وقد 

أسهم هذا الواقع في تسرب عقائد وتيارات وافدة لا تنسجم مع المرجعيات الدينية 

في  والتيارات  العقائد  هذه  اختلاف  ورغم  الإفريقي.  السياق  في  رة 
ّ

المتجذّ الأصيلة 

وزعزعة  والاجتماعي،  الروحي  للأمن  تهديدها  في  تتقاطع  فإنها  وأهدافها،  منطلقاتها 

بنيات التدين المحلي، وإثارة النزاعات المذهبية التي تضر بالسلم المجتمعي والهوية 

الدينية المشتركة.

الواقع  في  السلبية  وآثارها  الوافدة،  والتيارات  العقائد  لأهم  عرض  يأتي  وفيما 

الإفريقي، والمرتكزات الوقائية منها.



مجلة العلماء الأفارقة

246

: أبرز العقائد والتيارات الوافدة إلى إفريقيا
الًا

 أو

1. السلفية المتشددة )تمييزًًا عن "سلفية الأمة"(

- ظهرت في إفريقيا منذ ثمانينيات القرن الما�ضي، مستغلة ضعف التأطير الديني 

المحلي، ورافضة للطرق الصوفية السنية.

الأشعرية  العقيدة  رأسها  التقليدية، وعلى  والمذهبية  العقدية  المرجعيات  نكر 
ُ
تُ  -

والمذهب المالكي.

- تعتمد فهمًًا حرفيًًّا جامدًًا للنصوص، وتدعو إلى "النقاء العقدي" في تعارض مع 

روح التسامح الإفريقية.

ك الوحدة الدينية 
ّ

روّّج لخطاب إقصائي يُُضعف أسس العيش المشترك، ويفكّ
ُ
- تُ

التاريخية.

2. العقائد الباطنية الوافدة )كالبهائية والقاديانية "الأحمدية"(

و"الحداثة  "الإصلاح"  شعارات  تحت  وتقدََّم  العقدية،  الإسلام  أصول  خالف 
ُ
تُ  •

الإسلامية".

للتنوير  يروّّج  مموّّهًًا  خطابًًا  مستعملة  والنخب،  الشباب  من  فئات  تستهدف   •

الزائف.

ضعف المناعة الثقافية والدينية.
ُ
 في البنية العقدية، وتُ

الًا
حدث خل

ُ
• تُ

3. التشيّّع الإمامي الاثنا عشري

- تسرّّب إلى إفريقيا عبر قنوات إعلامية ومؤسسات ممولة خارجيًًّا.

- يسعى إلى التأثير على المرجعية السنية التقليدية، خصوصًًا في غرب إفريقيا.



تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع الإفريقي: من التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي

247

ف توترات مذهبية وصراعات هوياتية تهدد الانسجام المجتمعي.
ّ
- خلّ

4. التيارات التكفيرية الجهادية

• تضم تنظيمات متطرفة مثل "القاعدة" و"بوكو حرام" و"داعش".

حرّّض على العنف المسلح.
ُ
• تعتمد تأويلات مغالية تكفّّر الحكومات والمجتمعات وتُ

5.القرآنيون

ويُُنكرون  أحكامه،  وتطبيق  الدين  لفهم  كافٍٍ  وحده  الكريم  القرآن  أن  يدّّعون   -

 للتشريع.
ً
حجّّية السنة النبوية باعتبارها مصدرًًا مستقلاً

التحريف،  أو  الوضع  احتمال  بدعوى  الصحيحة،  الحديث  كتب  يرفضون   -

ويُُخضعون النصوص لتأويلات عقلانية حديثة غالبًًا ما تخرج عن المنهج التفسيري 

الموروث.

بخطابات  المتأثرة  النخب  أو  الأفراد  بعض  على  إفريقيا  في  حضورهم  يقتصر   -

"الإصلاح" أو "التنوير"، دون أن يتحولوا إلى تيار جماهيري منظم.

العقدية  المنظومة  وتماسك  التقليدية،  الدينية  المرجعية  رسوخ  إلى  ذلك  ويُُعزى 

والفقهية والصوفية داخل المجتمعات الإفريقية.

ثانيًًا: أبرز الآثار السلبية للعقائد والتيارات الدخيلة

المجتمعات  في  والاجتماعية  الدينية  المنظومة  خلخلة  إلى  التيارات  هذه  أدّّت 

الإفريقية، ويمكن تلخيص أبرز آثارها فيما يلي:

1. تفكيك الوحدة العقدية والمذهبية

دينيًًّا  تشتتًًا  وأفرزت  السني،  والتصوف  والمالكية  الأشعرية  المرجعيات  أضعفت 



مجلة العلماء الأفارقة

248

ا في الوعي العقدي.
ً

وتشويشً

2. إضعاف مكانة العلماء وشيوخ الزوايا

استهدفت المرجعية الروحية والعلمية التقليدية، ما أفقد المجتمعات ركائزها في 

التأطير والتربية الدينية.

3. إشعال الصراعات والعنف الطائفي

ت بؤر النزاع بخطابات تكفيرية وإقصائية، وأسهمت في توظيف الدين لأغراض 
ّ

غذّ

الصراع المسلح.

4. استغلال الشباب

استقطبت فئات واسعة من الشباب عبر مشاريع تبشيرية أو متطرفة، مما زاد من 

الهشاشة المجتمعية والعنف والتغريب.

5. تشويه صورة الإسلام

إلى صورة الإسلام  أساء  مما  العنف والانغلاق،  أعمال  في  التيارات  قحمت هذه 
ُ
أُ

الوسطي، وطمس خصوصية النموذج الإفريقي المتسامح.

6. عرقلة جهود الإصلاح والتعايش

أعاقت مساعي تجديد الخطاب الديني وبناء ثقافة الانفتاح، بفعل خطاب يقوم 

على الإقصاء والهيمنة العقدية.

: نماذج واقعية من الآثار السلبية للعقائد والتيارات الوافدة
ً
ثالثاً

السلبي  الأثر  حجم  عن  الإفريقية  الدول  من  عدد  في  الميدانية  الوقائع  تكشف 

للعقائد والتيارات الوافدة على الاستقرار العقدي والاجتماعي، ومن أبرزها:



تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع الإفريقي: من التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي

249

-  ظهور جماعات متشددة منبثقة عن السلفية التكفيرية، تبنت العنف المسلح 

واستهدفت مؤسسات الدولة والمدارس والمعالم الدينية، مما أدّّى إلى سقوط آلاف 

الضحايا وتهجير السكان، وتعطيل أدوار التأطير الديني والتربوي.

التي  المتطرفة،  الإيديولوجية  الخلفيات  ذات  المسلحة  الجماعات  رقعة  اتساع   -

قوضت سلطة العلماء وشيوخ الزوايا، وأضعفت حضور التصوف السني المعتدل، 

مما فسح المجال للفو�ضى العقدية والانحراف عن المرجعية الإسلامية الأصيلة.

-  انتشار بعض المذاهب الدخيلة على البيئة الدينية الإفريقية، مستغلة هشاشة 

الأوضاع الاقتصادية، ومستخدمة وسائل الإغراء المادي والمنح التعليمية لاستقطاب 

الشباب، الأمر الذي خلف توترات مذهبية ومظاهر انقسام داخل المجتمعات.

النخب  تستهدف  الإسلام،  لأصول  مخالفة  عقائد  ذات  باطنية  فرق   نشاط   -

المثقفة بخطاب تبشيري مموه، يسعى إلى زعزعة المرجعية السنية السائدة، ما يؤدي 

إلى إرباك التصور الديني وتهديد التماسك العقدي داخل المجتمع.

رابعا: مرتكزات الوقاية من العقائد والتيارات الوافدة

أمام التحديات المتزايدة التي تواجه المجتمعات الإفريقية في المجال الديني، تبرز 

شمولية  استراتيجية  إطار  ضمن  الديني  التبليغ  مسار  تسديد  إلى  الملحة  الحاجة 

وفعالة، تتكامل فيها الأبعاد العقدية والتربوية والاجتماعية والسياسية، وترتكز على 

أسس وقائية راسخة، ذات طابع علمي وتجريبي، يراعي خصوصيات الواقع الإفريقي 

وتحولاته.

وفيما يأتي أبرز هذه المرتكزات:

1. ترسيخ العقيدة الأشعرية بوصفها عقيدة أهل السنة والجماعة، والعمل على 

تحصين الوعي الجماعي من التيارات الهدامة والانزلاقات الفكرية.

مع  بلد،  كل  في  المعتمد  السني  المذهب  أساس  على  الفقهية  المرجعية  2. توحيد 



مجلة العلماء الأفارقة

250

تفعيل دور المؤسسات الدينية في التأطير الشرعي والتوجيه المجتمعي.

3. دعم التصوف السني المعتدل بما يعزّّز القيم الروحية والسلوكية، ويسهم في 

ترسيخ الأخلاق وبناء التوازن النف�سي داخل الفرد والمجتمع.

بين  تجمع  وميدانية  علمية  تكوينية  برامج  خلال  من  الدينين  الفاعلين  4. تأهيل 

عمق المرجعية والانفتاح الواعي على مستجدات الواقع.

5. تعزيز التعاون بين الدول ذات المرجعيات المشتركة عبر تبادل الخبرات وتنسيق 

جهود التكوين والتأطير، وتفعيل العمل المؤسساتي العابر للحدود.

الديني وتفنيد  الخطاب  بتحصين  تعنى  فعّّالة  6. بناء استراتيجية إعلامية رقمية 

الروايات المتطرفة، عبر أدوات تواصلية مؤثرة، تخاطب مختلف الفئات، وخاصة 

فئة الشباب..

رة لتسديد التبليغ في المجال الديني ِ
�طِّ
المحور الثالث: المرجعيات الدينية المؤ

دينية  مرجعيات  إلى  الإفريقية  بالقارة  الديني  المجال  في  التبليغ  تسديد  يستند 

متكاملة تؤمن التوازن العقدي والفقهي والسلوكي، وتشكل أساسا لبناء وعي ديني 

رصين، يواجه التحديات الفكرية ويعزز السلم الروحي والاجتماعي.

: المرجعية العقدية – العقيدة الأشعرية
الًا

أو

تمثل العقيدة الأشعرية ركيزة أساسية لهوية المجتمعات الإفريقية السنية، حيث 

تجمع بين النص والعقل، وتؤسس لإيمان متزن قائم على التنزيه بلا تشبيه. وتتميّّز 

بمنهج وسطي يرسّّخ السكينة النفسية، ويحصن من الغلو والانغلاق، مما يجعلها 

 في بناء الإيمان السليم والتصور الصحيح.
ً
أساساً

وقد شكلت مرجعا رئيسا في مسيرة التبليغ والتعليم بإفريقيا، وأسهمت في تثبيت 

السلم العقدي ومواجهة التيارات المتطرفة.



تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع الإفريقي: من التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي

251

ثانيًًا: المرجعية الفقهية – المذاهب السنية

للحياة  ومنظما  مرجعيا  إطارا  المالكي،  المذهب  وخصوصا  السني،  الفقه  يعد 

واجتهادها  المنهجية  بمرونتها  المذاهب  هذه  وتتميز  إفريقيا.  في  والاجتماعية  الدينية 

نها من مواكبة التحولات الواقعية المتسارعة.
ّ

المقاصدي، مما يُُمكّ

والتربية  والتقنين  التأصيل  تشمل  متعددة  بأدوار  الفقهية  المرجعية  وتضطلع 

أما  المذهبي.  الانقسام  من  المجتمعات  ويحصن  الروحي  الأمن  يعزز  بما  والتوحيد، 

غياب هذه المرجعية أو تشتتها داخل البلد الواحد، فإنه يف�ضي إلى فو�ضى فقهية 

تستغلها الجماعات المتطرفة لترويج أفكارها وزعزعة الاستقرار الديني والاجتماعي.

ا: المرجعية السلوكية – التصوف السني
ً
ثالثً

وتهذيب  النفس  بتزكية  يعنى  التبليغ،  في  محوريا  بعدا  التربوي  التصوف  يمثل 

السلوك، ويقدم نموذجا روحيا متوازنا في العلاقة مع الله ومع الناس.

وقد لعب التصوف دورا فعالا في نشر الإسلام وبناء المدارس القرآنية، وأسهم في 

بث خطاب ديني رحيم، ومكافحة مظاهر التشدد والغلو.

رابعًًا: إمارة المؤمنين مرجعية دينية جامعة 

يجسد نموذج إمارة المؤمنين بالمغرب مرجعية موحدة تؤطر الشأن الديني، وتضبط 

وتأطيرية  علمية  مؤسسات  خلال  من  والسلوكية،  والفقهية  العقدية  المرجعيات 

السادس  محمد  مؤسسة  عبر  خاصة  الإفريقية،  الدينية  القضايا  وتدعم  فاعلة، 

للعلماء الأفارقة ومعهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات.

المحور الرابع: مرتكزات تفعيل المرجعيات الدينية في الواقع الإفريقي

من  نوعيا  تحولا  الإفريقي  السياق  في  الأصيلة  الدينية  المرجعيات  تفعيل  يعد 

والسلوكية  والفقهية  العقدية  المفاهيم  ترجمة  في  يتمثل  التنزيل،  إلى  التنظير 



مجلة العلماء الأفارقة

252

الثقافية  خصوصياته  عمق  في  الإفريقي  الإنسان  تخاطب  واقعية  ممارسات  إلى 

إلى  استنادًًا  التنزيل،  في  وتدرّّج  التكوين  في  وعمق  التفعيل  في  بحكمة  والاجتماعية 

مرتكزات أساسية من أبرزها:

: الاستلهام من النموذج النبوي في التبليغ
الًا

أو

يشكل المنهج النبوي في التبليغ المرجعية المركزية لتسديد التبليغ في المجال الديني، 

لما يتميز به من خصائص نوعية، من أبرزها:

• تكامل الوظائف: إذ جمع النبي صلى الله عليه وسلم بين التبليغ والتعليم والتربية والقدوة والرعاية 

الاجتماعية، في نسق متوازن ومتكامل.

عقولهم  قدر  على  الناس  صلى الله عليه وسلم  النبي  خاطب  حيث  والمقامات:  المراحل  مراعاة   •

وظروفهم، بما يناسب استعدادهم للتلقي والتزكية.

• التدرج في الإصلاح: فقد نزلت الأحكام الشرعية تدرجيًًّا، مراعاة لتحولات المجتمع 

ومتطلبات الانتقال السلس من الجاهلية إلى الإسلام.

إفريقيا  وفود  مع  صلى الله عليه وسلم  تعامله  في  جليًًّا  ظهر  كما  الآخر:  مع  التفاعل  في  الحكمة   •

ونصارى نجران، حيث قدّّم نموذجًًا راقيًًا في الحوار والاحتواء والرحمة.

صلى الله عليه وسلم  أخلاقه  في  التبليغ  تجسد  فقد  والقدوة:  السلوك  خلال  من  العملي  البيان   •

غها.
ّ
قه القرآن، وبهذا أصبح النموذج الحي للرسالة التي يبلّ

ُ
لُ

ُ
وتعاملاته، فكان خُ

ثانيًًا: إعداد الفاعلين الدينيين

الفاعلين  وسائر  للعلماء   
الًا

شام وتربويًًّا  علميًًّا  تكوينًًا  يتطلب  المرجعيات  تفعيل 

نهم من:
ّ

الدينيين، يمكّ

• فهم المرجعيات الثلاث )العقدية، الفقهية، السلوكية(.



تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع الإفريقي: من التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي

253

• الإلمام بالسياقات الإفريقية وتنوعاتها.

• اكتساب مهارات التواصل والحوار بين الأديان والثقافات.

ا: التبليغ بالفعل لا بالقول
ً
ثالثً

الدين يُُعاش ولا يُُقال فقط، وتجسيد المبادئ الإسلامية على أرض الواقع يحدث 

الأثر الأعمق، من خلال:

• القدوة العملية: المبادرات الاجتماعية والتربوية تعزز مصداقية الخطاب.

• تحويل المعرفة إلى خبرة: التبليغ حين يرى يفهم ويقتدى به.

• الممارسة تؤسس للثقة: السلوك النزيه يبني عليه الإصلاح.

• العمل المشترك يفعّّل القيم: عبر برامج مجتمعية ترسخ التضامن والاعتدال.

رابعًًا: مقاربات تربوية وتواصلية تراعي الواقع الإفريقي

نجاح التبليغ يرتبط بمدى انفتاحه على الخصوصيات الثقافية، وذلك عبر:

• استخدام اللغات المحلية في التبليغ.

• احترام الأعراف غير المخالفة للشرع.

• توظيف الوسائط الرقمية للوصول إلى الأجيال الجديدة.

• تبني خطاب حواري تربوي قائم على الإنصات والتفهم.



مجلة العلماء الأفارقة

254

خامسا: نماذج مؤسسية ناجحة في تفعيل المرجعيات الدينية

-  مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة

-  تضمّّ نخبة من علماء 48 دولة إفريقية، بهدف تعزيز التعاون والتكامل العلمي 

والديني بين دول القارة.

الغلو  الدينية وتنزيلها على أرض الواقع، ومواجهة   تسهم في توحيد المرجعيات   -

والتطرف عبر خطاب معتدل ومؤصل.

الإسلام  روح  تعكس  ميدانية،  ومبادرات  تكوينية  ودورات  علمية  ندوات  م 
ّ
 تنظّ  -

السمحة وقيمه الأصيلة.

-  معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات

نحو عشرة  اليوم  إلى  منه  استفاد  متكاملا،  ومهنيا  تكوينا علميا وروحيا   يوفر   •

ودولتين  أوربية  ودولة  إفريقية  دولة  عشرة  أربع  من  ومرشدة،  مرشد  إمام  آلاف 

آسيويتين.

• يؤهل كفاءات دينية متخصصة للقيام بمهام التبليغ والتأطير والتوجيه، وتنزيل 

الإفريقي  الواقع  لخصوصيات  يستجيب  بما  ومهنية،  بكفاءة  الدينية  المرجعيات 

وتحولاته الثقافية والاجتماعية.

•  يعتمد منهجًًا تكوينيًًّا منفتحًًا يجمع بين العلوم الشرعية والعلوم الإنسانية، مع 

المجال  في  التبليغ  اللازمة لممارسة  والتواصلية  القيادية  المهارات  تنمية  التركيز على 

الديني بشكل فعّّال ومؤثر.

المحور الخامس: مقوّّمات وضوابط التبليغ في المجال الديني

يعد التبليغ في المجال الديني من الأدوار المركزية في بناء الوعي الديني الرشيد لدى 



تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع الإفريقي: من التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي

255

الإنسان الإفريقي، بما ينسجم مع خصوصياته الثقافية والاجتماعية، ويستجيب 

لحاجاته الروحية والتربوية والتنموية. وحتى يكون هذا التبليغ مسددا وفعالا، لا بد 

التربوية والمنهجية، وتوفير الوسائل المؤسسية  من استحضار جملة من المقومات 

تؤطر  التي  والسياقية  الشرعية  الضوابط  من  بجملة  الالتزام  جانب  إلى  المناسبة، 

عمل الفاعلين وتضمن أثر التبليغ وفاعليته:

: أبرز مقوّّمات التبليغ في المجال الديني
الًا

أو

1. التبليغ المندمج: الدين في خدمة الحياة والتنمية

 استراتيجيًًّا لإعادة ربط الدين بقضايا الحياة اليومية 
الًا

يشكل التبليغ المندمج مدخ

والتنمية الشاملة، متجاوزًًا النمط الوعظي التقليدي نحو حضور فاعل في مجالات 

التعليم والصحة والتكافل والتنمية المستدامة. ويسهم هذا النمط في تعزيز الثقة 

بين المجتمعات الإفريقية والخطاب الديني، خاصة في المناطق الهشة التي تحتاج إلى 

خطاب يلامس واقعها، ويسهم في تنمية الإنسان روحا وسلوكا ومعاشا.

2. استحضار مقاصد الشريعة: من الوعظ إلى الإصلاح

إنّّ توجيه التبليغ نحو تحقيق المقاصد الكلية للشريعة يمكن من تجاوز الاكتفاء 

المجتمع  ترشيد  في  تسهم  بنّّاءة،  إصلاحية  كقوة  الدين  تفعيل  إلى  النصوص  بنقل 

ومواكبة تحوّّلاته. وبهذا يتحول الوعظ من خطاب منفصل عن الواقع إلى مشروع 

تجديدي ينخرط في قضايا الإنسان، ويعكس حكمة الشريعة في معالجة الإشكالات 

وبناء الوعي الأخلاقي والسلوكي.

3. التبليغ برفق ورحمة

الرحمة،  على  القائم  النبوي  الهدي  الديني  المجال  في  التبليغ  يستلهم  أن  ينبغي 

كما في قوله تعالى: ﴿وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين﴾، مما يستوجب 

على  يقوم  تواصلي  خطاب  واعتماد  والتبديع،  والتكفير  الإقصاء  خطابات  تجاوز 



مجلة العلماء الأفارقة

256

الرحمة والتسامح والتفاهم، ويراعي التنوّّع الثقافي والديني والاجتماعي للمجتمعات 

الإفريقية، ويحرص على توطيد الوحدة والتآلف بدل الفرقة والانقسام.

4. مأسسة التبليغ وتحديث أدواته

العشوائية  في ظل  المرجوة  أن يحقق مقاصده  الديني  المجال  في  للتبليغ  يمكن  لا 

متخصصة،  وتربوية  علمية  مؤسسات  ضمن  تأطيره  من  بد  لا  بل  والفردانية، 

ف الوسائط الرقمية 
ّ
وظّ

ُ
تعتمد مناهج واضحة في التخطيط والتكوين والتقويم، وتُ

دائرة  توسيع  في  يسهم  ومحلية،  وطنية  غات 
ُ
بلُ تفاعلي  محتوى  إنتاج  مع  الحديثة، 

الاستفادة، لاسيما في صفوف الشباب.

ثانيًًا: أبرز ضوابط التبليغ في المجال الديني

لكي يكون التبليغ في المجال الديني مسددا وراشدا في السياق الإفريقي، لا بد من 

احترام مجموعة من الضوابط المنهجية والشرعية والسياقية، أبرزها:

الدينية  الهوية  بما يضمن الاتساق مع  الدينية الأصيلة  بالمرجعية  1. الانضباط 

الجامعة ويحول دون التطرف أو الانزلاق المذهبي.

المعتمدة،  المصادر  على  بالاستناد  وذلك  النقل:  في  والدقة  العلمي  التحري   .2

يحسنه  لا  فيما  الوعظ  أو  الإفتاء  وتجنّّب  تبليغها،  قبل  المضامين  من  والتحقق 

الفاعل.

3. الوعي بالسياق الثقافي والاجتماعي: مما يفرض مراعاة خصوصيات المتلقين، 

وتجنب فرض نماذج جاهزة أو خطاب متعال عن واقع الناس.

للحفاظ على استقلالية  الابتعاد عن التوظيف السيا�سي أو الأيديولوجي:   .4

الخطاب الديني، وخدمته للصالح العام بعيدًًا عن الاصطفافات أو النزاعات.



تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع الإفريقي: من التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي

257

5. الاعتدال في الخطاب والأسلوب: بتجنب الغلو أو التفريط، وتحقيق التوازن 

بين التحذير والبشارة، بين الثوابت والاجتهاد، بين الدعوة والإصلاح.

الخاتمة

يتبين من المحاور السابقة أن تسديد التبليغ في المجال الديني يتطلب رؤية شمولية 

الاجتماعية  التحولات  استحضار  مع  التنزيل،  ونجاعة  المرجعية  أصالة  بين  تجمع 

أهم  إبراز  يمكن  وبناء على ذلك،  القارة الإفريقية.  تعرفها  التي  والثقافية  والتقنية 

المرتكزات على النحو الآتي:

: خلاصات
الًا

أو

العقيدة  في  تتمثل  ثوابت علمية جامعة،  الديني على  الخطاب  تأسيس  • ضرورة 

ى 
ّ
تتولّ مؤس�سي  إطار  في  السني،  والتصوف  السنية،  الفقهية  والمذاهب  الأشعرية، 

تأطيره إمارة المؤمنين باعتبارها المرجعية الدينية العليا.

• اعتماد مقاربة مقاصدية تجعل من الخطاب الديني أداة إصلاحية فاعلة، تسهم 

في نقله من دائرة التنظير والتلقين إلى فضاء التجديد والتغيير المجتمعي.

والتربوية  واللسانية  الثقافية  الخصوصيات  على  والمسؤول  الواعي  الانفتاح   •

التنوع  لهذا  تستجيب  مرنة  تواصلية  آليات  تطوير  مع  الإفريقية،  للمجتمعات 

وتخاطب الإنسان الإفريقي في واقعه.

المشترك  يعزز  جامع  ديني  خطاب  وبناء  والصدام،  الإقصاء  خطابات  تجاوز   •

والكرامة  الخير  قيم  على  والتعاون  المشترك،  العيش  ثقافة  ويكرس  الإنساني، 

والاحترام المتبادل.

ثانيا : توصيات

- تعزيز التكوين المستمر للعلماء والفاعلين الدينيين، من خلال منهجية متوازنة 



مجلة العلماء الأفارقة

258

تمزج بين التأصيل العلمي والاجتهاد المنضبط، مع مواكبة متطلبات السياق الإفريقي 

المعاصر.

تتيح  التي  الحديثة  والمعرفية  الرقمية  الوسائل  من  الدينية  المؤسسات  تمكين   -

بلد  لكل  والاجتماعية  واللغوية  الثقافية  الخصوصيات  مراعاة  مع   ،
الًا

فعّّا ا 
ً
تبليغً

إفريقي.

التبليغ  مجال  في  الإفريقية  والدول  المغرب  بين  استراتيجية  شراكات  تفعيل   -

والتأطير الديني، بما يسهم في خدمة قضايا التنمية المستدامة، خصوصًًا في مجالات 

التعليم والصحة والبيئة.

مقاربة  يعزّّز  بما  الديني،  والتأطير  التبليغ  دينامية  في  والشباب  المرأة  إشراك   -

حقّّق الإدماج والاستدامة.
ُ
تشاركية شاملة تُ

-  تعزيز حضور المرجعيات الدينية الموحّّدة في الفضاء العام، باعتبارها ضمانة 

داخل  والاجتماعي  الروحي  الأمن  وترسيخ  والانقسام،  التطرف  تيارات  لمواجهة 

المجتمعات الإفريقية.

ثالثا: اقتراحات

لتعزيز  الإفريقية  والدول  المغرب  بين  والتكوينية  العلمية  الاتفاقيات  توسيع   •

التعاون في مجال التبليغ والتكوين.

• تحديث مناهج التكوين لتشمل محاور جديدة مثل التبليغ الرقمي، والحوار بين 

الأديان، والقيادة الروحية، والتنمية المجتمعية.

خصوصيات  تحترم  مرنة  صيغ  عبر  الديني  الحقل  في  المغربي  النموذج  توطين   •

فعّّل المرجعيات المشتركة.
ُ
البلدان الإفريقية، وتُ

• تشجيع البحث العلمي في قضايا التبليغ، واقتراح آليات مؤسسية دائمة للتقويم 



تسديد التبليغ في المجال الديني بالواقع الإفريقي: من التأصيل المرجعي إلى التنزيل المجتمعي

259

والتطوير والتأهيل.

ل 
ّ
يشكّ الديني"  المجال  في  التبليغ  "تسديد  مفهوم  أنّّ  يتبيّّن  تقدّّم،  ما  ضوء  وفي 

الواقعي  والتنزيل  الأصيلة  الدينية  المرجعية  بين  يزاوج  شموليًًّا،  إصلاحيًًّا   
الًا

مدخ

المتدرّّج، ويسعى إلى تجاوز التحديات الروحية والاجتماعية التي تعترض المجتمعات 

الإفريقية. ومن خلال استلهام المنهج النبوي في التبليغ والتأطير والتزكية والتجديد، 

وتعزّّز  الروحي،  الأمن  ؤمّّن 
ُ
تُ رصينة،  أسس  على  الديني  الخطاب  بناء  إعادة  يمكن 

فعّّل المرجعيات في خدمة الإنسان والمجتمع. وعندما يُُسدََّد 
ُ
الانتماء الحضاري، وتُ

التبليغ في المجال الديني، يتجاوز كونه مجرّّد أداء وظيفي، ليغدو مشروعًًا حضاريًًّا 

، مرتكزًًا على القيم، منفتحًًا على العصر، مسهمًًا في ترشيد الوعي وتحقيق 
الًا

متكام

ق بين الثوابت والمتغيّّرات.
ّ
وفّ

ُ
تنمية متوازنة تُ




