
معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

307

معالم التصوف السني من خلال كتابات 
الشيخ عثمان بن فوديو  

ذ. أحمد محمود 

عضو فرع مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة بجمهورية الكاميرون

 

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، سيدنا محمد وعلى 

آله وصحبه ومن والاهم وتبع سنتهم إلى يوم الدين.

تشكل تزكية النفس مقصدا مهما من مقاصد الإسلام، وقد تضافرت أدلة كثيرة 

من القرآن والسنة على إبراز أهميتها والتنبيه على مخاطر إهمالها، ويكفي في إقرار 

ذلك ما ذكره الله عز وجل في سورة الشمس حيث استهل السورة بالقسم المطول، 

مَْْشَّسِِ وََضُُحََاهََا  ليقرر فوز من زكاها وخسران من أضلها، يقول- جل شأنه-:  ﴿وََال

يَْْلَّلِِ إِِذَاَ يَغَْْشََاهََا  هََا )3( وََال هََا )2( وََالهَََنَّارِِ إِِذَاَ جََالَّا )1( وََالْقََْمََرِِ إِِذَاَ تَالَا
رَْْضِِ وََمََا طََحََاهََا )6( وََنَفَْْسٍٍ وََمََا سَََوَّاهََا  مَََسَّاءِِ وََمََا بَنَََاهََا )5( وََا�لْأَ )4( وََال
)7( فََأَلَْهََْمََهََا فُُجُُورََهََا وََتَقَْْوََاهََا )8( قَدَْْ أَفَْْلَحَََ مََنْْ زَََكَّاهََا )9( وََقَدَْْ خََابََ مََنْْ 

اهََا )10(﴾. دَََسَّ

عناية  اشتدت  "ومهما  التزكية:  علم  أهمية  مبرزا  الله  رحمه  الغزالي  الإمام  يقول 

الفانية  الحياة  فوت  إلا  مرضها  في  وليس  للأبدان  العلاج  قوانين  بضبط  الأطباء 

فالعناية بضبط قوانين العلاج لأمراض القلوب وفي مرضها فوت حياة باقية أولى، 

وهذا النوع من الطب واجب تعلمه على كل ذي لب، إذ لا يخلو قلب من القلوب عن 

أسقام لو أهملت تراكمت وترادفت العلل وتظاهرت فيحتاج العبد إلى تأنق في معرفة 

 علمها وأسبابها، ثم إلى تشمير في علاجها وإصلاحها، فمعالجتها هو المراد بقوله تعالى:



مجلة العلماء الأفارقة

308

﴿قد أفلح من زكاها﴾، وإهمالها هو المراد بقوله ﴿وقد خاب من دساها﴾1.

الكتاب  على  قائمة  المذكورة  المعالجة  تكون  أن  على  التزكية  علماء  حرص  وقد 

والسنة، وما أثر عن السلف مما هو مستمد من هذين المصدرين، ومن هذا المنطلق 

دعوا إلى ضرورة وزن مناهج التزكية ووسائلها بميزان الشرع، وقرروا في هذا الباب أن 

التزكية لا تعطي ثمارها المرجوة ما لم تكن متوافقة مع مقتضيات الشرع.

الجانب،  هذا  في  جاهدوا  مصلحين  علماء  والأندل�سي  المغربي  القطر  عرف  وقد 

في كتابه"الاعتصام" ما جاء عن  أبرزهم الإمام الشاطبي رحمه الله، وقد ذكر  لعل 

الصوفية في ذم البدع وأهلها متذرعا بقوله: "وإنما خصصنا هذا الموضع بالذكر، 

أنهم  فيهم  يعتقدون  الجهال  من  كثيرا  لأن  كفاية،  النقل  من  تقدم  فيما  كان  وإن 

متساهلون في الاتباع، وأن اختراع العبادات والتزام ما لم يأت في الشرع التزامه مما 

يقولون به ويعملون عليه، وحاشاهم من ذلك أن يعتقدوه أو يقولوا به، فأول �شيء 

الله  أمد  إن  نيته  في  وكان  خالفها"2.  ما  واجتناب  السنة،  اتباع  طريقتهم:  عليه  بنوا 

عمره أن يؤلف مؤلفا يحتذى به في بيان ما صح من مذاهب القوم، حيث قال: "وفي 

غر�ضي إن فسح الله في المدة وأعانني بفضله، ويسر لي الأسباب أن ألخص في طريقة 

القوم أنموذجا يستدل به على صحتها وجريانها على الطريقة المثلى، وأنه إنما داخلتها 

السلف  أزمانهم عن عهد ذلك  تأخرت  البدع من جهة قوم  إليها  المفاسد وتطرقت 

الصالح، وادعوا الدخول فيها من غير سلوك شرعي، ولا فهم لمقاصد أهلها، وتقولوا 

عليهم ما لم يقولوا به، حتى صارت في هذا الزمان الأخير كأنها شريعة أخرى غير ما 

أتى بها محمد صلى الله عليه وسلم"3 .

ثم أفاض في النقل عنهم ما يبرز التزامهم بالكتاب والسنة، إلى أن قال رحمه الله: 

"وقد نقلنا عن جملة ممن اشتهر منهم ينيف على الأربعين شيخا، جميعهم يشير أو 

1- إحياء علوم الدين، 3 /49.

2- الاعتصام، )1 /89(.

3- نفسه .)1 /90(.



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

309

يصرح بأن الابتداع ضلال والسلوك عليه تيه، واستعماله رمي في عماية، وأنه مناف 

لطلب النجاة، وصاحبه غير محفوظ، وموكول إلى نفسه، ومطرود عن نيل الحكمة، 

وأن الصوفية الذين نسبت إليهم الطريقة؛ مجمعون على تعظيم الشريعة، مقيمون 

وأهلها،  البدع  عن  الناس  أبعد  آدابها،  من  ب�شيء  مخلين  غير  السنة،  متابعة  على 

ولذلك لا نجد منهم من ينسب إلى ف‍ر‍ق من الفرق الضالة، ولا من يميل إلى خلاف 

البدع  من  به  علق  مما  التصوف  تنقية  في  أثر  الله  رحمه  لجهوده  فكان  السنة"1. 

والمنكرات.

فوديو،  بن  عثمان  الشيخ  الجليل  العالم  الدور  هذا  لعب  الإفريقي  السياق  وفي 

مؤسس الخلافة الإسلامية ببلاد هوسا، زعيم لأول حركة إصلاحية ببلاد السودان 

خلال القرن التاسع عشر الميلادي، وقد امتد تأثيرها على نطاق واسع…….، ويكفي 

وهذا  المجالات2،  مختلف  في  مؤلف  مائة  عن  يربو  بما  الإسلامية  المكتبة  أثرى  أنه 

العدد قريب مما ذكره ابنه الشيخ محمد بلو؛ إذ أشار- رحمه الله- إلى أن مصنفات 

والده تربو على نيف ومائة مؤلف، وفي هذا القدر المذكور كفاية لمن تأمل3 . وبالجملة 

فالوصف يقصر عن مزاياه، وهو شيخ علماء وقته 4.

انتهت إليه الإمامة، وضربت إليه آباط الإبل شرقا وغربا، وهو علم العلماء ورافع 

الآفاق  إلى  يخرج  وكان  العلوم...5،   ونشر  البدعة  وأمات  السنة  أحيا  الدين،  لواء 

تجلى  وقد  بالتصوف،  مهتما  الله-  رحمه  الشيخ-  وكان  والوعظ6.  للإفادة  والبلدان 

هذا الاهتمام في كون التصوف من العلوم التي يدرسها في مجالسه، ويربي المريدين 

والسالكين7 .

1- نفسه )1 /98(.

2- الإسلام والدولة في إفريقيا جنوب الصحراء، الفكر السيا�سي عند عثمان بن فودي خلال القرن 19م )ص:12( بتصرف.

3- إنفاق الميسور في تاريخ بلاد التكرور )ص:210(.

4- نفسه )ص: 66(.

5- إنفاق الميسور في تاريخ بلاد التكرور )ص:210(.

6- نفسه )95(.

7- إنفاق الميسور في تاريخ بلاد التكرور )ص94 - 95(.



مجلة العلماء الأفارقة

310

 وقد صنف مؤلفات بين فيها التصوف الصحيح القائم على الكتاب والسنة الذي 

هو مقام الإحسان الوارد في حديث جبريل، حيث شكلت تلك المؤلفات أساسا ورافدا 

مهما للتصوف، الذي ساد في البلاد التي امتدت إليها خلافة صكتو.

 ومن هذا المنطلق، توجهت بالعناية إلى مراجعة تراثه التربوي بغية استجلاء معالم 

ذلك التصوف الذي دوّّنه وربى عليه تلاميذه، وتضمين تلك المعالم في مقالة بعنوان: 

"معالم التصوف السني في كتابات الشيخ عثمان بن فوديو"، اغتناما لفرصة النشر 

التي تتيحها لنا مجلة المؤسسة المباركة مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، 

خطة  يعالج  الذي  العام  لهذا  العدد  موضوع  الفرصة  هذه  لاغتنام  حفزني  وقد 

تسديد التبليغ التي تستهدف إرساء مقومات الحياة الطبية، ومن المعلوم أن التزكية 

تقع ضمن هذه المقومات.

ونظرا للمنهجية التي يخضع لها تحرير المقالة، فإنه يتعسر استقصاء تلك المعالم، 

لذا سأكتفي بذكر بعض المعالم التي تعكس أسس التصوف ومنابعه الأصيلة.               

وقد انتظمت المقالة في مقدمة وثلاثة معالم وخاتمة، كل معلم بمثابة محور أو 

مبحث مستقل، ورتبتها على النحو الآتي: - مقدمة تحدثت فيها عن الأساس أو الركيزة 

التي انبثقت منها المعالم، وهي التصوف السني الجنيدي المبني على الكتاب والسنة.

- المعلم الأول: العناية بالأوراد والأذكار.

- المعلم الثاني: العناية بالأخلاق.

- المعلم الثالث: القدوة.

- الخاتمة .



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

311

مقدمة حول التصوف السني الجنيدي المبني على الكتاب والسنة.

يعتبر التصوف السني الجنيدي المبني على الكتاب والسنة هو الأساس لتصوف 

التي  العناصر  كل  تفرعت  وعنه  روافده،  يستقي  ومنه  فوديو،  بن  عثمان  الشيخ 

الولاية   " قوله:  في  الركيزة  هذه  يبين  ما  ورد  فقد  التزكية،  في  الشيخ  منهج  تشكل 

وشروطها مبنية على ملازمة الكتاب والسنة، وترك الأهواء والبدع، وتعظيم حرمات 

المشايخ، ورؤية إعدام الخلق، والمداومة على الأوراد، وترك الرخص، قال أبو القاسم 

الجنيدي: الطرق كلها مسدودة إلا من اقتفاء الرسول صلى الله عليه وسلم"1 .

وتأسيسا على ذلك يقرر الشيخ ناقلا عن الإمام زروق: "أن الفقه والأصول شروط 

الله  أحكام  تعلم  لا  إذ  بفقه  إلا  تصوف  فلا  شرطه،  دون  يصح  لا  والمشروط  فيه، 

الظاهرة إلا منه، فلا فقه إلا بتصوف إذ لا حقيقة إلا بالعمل ولا عمل إلا بصدق 

التوجه"2 .

 وقد تكرر التأكيد على هذه الركيزة بعبارات متعددة، لعل أبرزها ما نقله من الإمام 

زروق في بيان أصول التصوف التي هي: "اتباع السنة في الأقوال والأفعال، وتحقيق 

يخالف  فيما  إلا  يسره  بما  أحد  كل  معاملة  وهو  الخلق  وحسن  بالتحفظ،  السنة 

الشرع"  3.

وهذه الركيزة بمثابة ميزان توزن به مناهج التزكية، وقد أكد غير واحد من علماء 

أن  اعلم   " الكنتي:  محمد  الشيخ  يقول  للتصوف،  أساسا  اعتبارها  على  السودان 

أصل هذه الطريقة ومبناها إنما هو سيرته صلى الله عليه وسلم من أقواله وأحواله 

وتقريراته المفسرة لنص الكتاب الذي جاء به من ربه، ثم م�ضى عليه عمل الصحابة 

أهل  أضاف:  ثم  بعدهم.....،  من  أمته  سلف  إجماع  عليه  انعقد  ما  ثم  بعده،  من 

الكتاب  ميزان  كفة  على  يعرضوه  حتى  فعل  أو  قول  كل  عند  يتوقفون  الصوفية 

1- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الثاني، رسالة أصول الولاية، )ص: 3(.

2- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، رسالة أصول الولاية، )ص: 6(.

3- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الثاني، رسالة أصول الولاية )ص: 8(.



مجلة العلماء الأفارقة

312

والسنة لأنه من جملة الشريعة"1 . 

على  صحتها  وتتوقف  تعبدية،  أعمال  على  تشتمل  ممارسة  باعتباره  فالتصوف 

توافر عنصري الإخلاص والمتابعة، والمتابعة مبناها الكتاب والسنة، فالتقيد بهذه 

المتابعة هو المسلك الذي يصل به المريد إلى مراتب عالية من تزكية النفس وتهذيبها، 

وفي هذا يقول أبو حامد الغزالي: إن كيمياء السعادة التي هي تهذيب النفس باجتناب 

الله  خزائن  في  إلا  تكون  لا  بها  وتحليتها  الفضائل  واكتساب  عنها،  وتزكيتها  الرذائل 

سبحانه وتعالى، وطلبها لا يكون إلا من حضرة النبوة، ومن طلبها من غير ذلك فقد 

أخطأ الطريق"2، لأن علم وعمل جميع المخلوقات بغير فتوى المصطفى -صلى الله 

عليه وسلم- ضلالة وسبب للبعد عن الله تعالى  3. فالمراعاة التامة لهذه المتابعة هي 

الضامنة لصحة السلوك والوصول إلى الله- عز وجل-.

ثم لا يقف اهتمام الشيخ بالكتاب والسنة في حدود التصوف، بل يوضح- رحمه 

الله-: أن هذا الاتجاه هو الذي يطبع باقي الثوابت من العقيدة والمذهب الفقهي، وهو 

ما جعل الانسجام يسود بين هذه الثوابت، يقول رحمه في هذا السياق: "ومذهبهم 

في الاعتقادات مذهب السلف في اعتقاد التنزيه ونفي التشبيه من غير عرض لكيف 

من  يأخذون  أنهم  غير  المحررين  الفقهاء  مذهب  الأحكام  في  ومذهبهم  تأويل،  ولا 

بين نور الاقتداء ونور الاهتداء مع تقيدهم  بما يوافق الحديث ليجمعوا  المذاهب 

الفضائل  في  .ومذهبهم  إلا من ضرورة  المشهور  أو  للآخر  مخالفتهم  للمذهب وعدم 

مذهب المحدثين.."4 . وهو ما يبين مدى التناسق الموجود بين منهج التزكية والعقيدة 

الأمر  الكتاب والسنة، وهذا  كلها من  الثوابت  انبثقت هذه  الفقهي، وقد  والمذهب 

سمة مشتركة بينها. 

1- جنة المريد )2/ 317( بواسطة مجلة العلماء الأفارقة، العدد الثالث، )ص: 85(.

2- مجموعة رسائل الإمام الغزالي كيمياء السعادة )ص: 122(.

3- خلاصة التصانيف في التصوف ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالي )ص: 108(.

4- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الثاني، رسالة أصول الولاية )ص: 6(.



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

313

المعلم الأول: العناية بالأذكار والأوراد

يحتل الذكر موقعا معتبرا في منازل السير إلى الله- عز وجل-، وقد أبرزه ابن القيمز 

- رحمه الله - بقوله: "منزلة الذكر: وهي منزلة القوم الكبرى التي منها يتزودون، وفيها 

اتصل،  أعطيه  من  الذي  الولاية  منشور  والذكر  يترددون،  دائما  وإليها  يتجرون، 

ومن منعه عزل، وهو قوت قلوب القوم الذي متى فارقها صارت الأجساد لها قبورا، 

به  يقاتلون  الذي  سلاحهم  وهو  بورا،  صارت  عنه  تعطلت  إذا  التي  ديارهم  وعمارة 

قطاع الطريق، وماؤهم الذي يطفئون به التهاب الطريق، ودواء أسقامهم الذي متى 

فارقهم انتكست منهم القلوب، والسبب الواصل والعلاقة التي كانت بينهم وبين علام 

الغيوب" 1.

ذلك "أن العبد يصل إلى حقيقة العبودية أكثر فأكثر كلما تعمق في معنى الذكر، 

فكلما ترسخ الذكر في قلبه وتعمق في مشاعره كانت معرفته بالله أعمق؛ ولذلك كان 

الذكر مناط عبادة القلب" 2 . 

﴿فاذكروني  تعالى:  قال  الذكر،  الحث على  في  القرآنية  الآيات  وقد تضافرت 

أذكركم واشكروا لي ولا تكفرون﴾3، ويوضح الله تعالى خطر البعد 
عن ذكره سبحانه، بقوله عز وجل: ﴿ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض 

له شيطانا فهو له قرين﴾4، وفي موضع آخر يقول سبحانه: ﴿ومن أعرض 
عن ذكري فإن له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى، قال 
آياتنا  أتتك  كذلك  قال  بصيرا،  كنت  وقد  أعمى  حشرتني  لم  رب 

فنسيتها وكذلك اليوم تنسى ﴾ 5.

1- مدارج السالكين )2/ 395(.

2- التصوف من الإيمان إلى الإحسان )ص: 262(.

3- سورة البقرة آية 152.

4- سورة الزخرف آية 36.

5- سورة طه آية 126.



مجلة العلماء الأفارقة

314

وقد أعلى النبي- صلى الله عليه وسلم- مكانة الذكر فقال ذات يوم مخاطبا أصحابه: 

»ألا أنبئكم بخير أعمالكم، وأزكاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم وخير لكم من 

إنفاق الذهب والورق، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا 

أعناقكم«؟ قالوا: بلى. قال: »ذكر الله تعالى« قال معاذ بن جبل: »ما �شيء أنجى من 

عذاب الله من ذكر الله"«  1.

ويلحظ القارئ لرسائل الشيخ العناية التي أولاها للأوراد والأذكار؛ إذ يعد- رحمه 

الله- ضبط الأوقات بالأوراد من أصول المعاملات ليحصل للمريد الحضور من الله 

عز وجل2 .

ويمكن تقسيم الأوراد إلى أوراد عامة وأوراد خاصة، فالعامة أشار إليها الشيخ رحمه 

الله تعالى بقوله: "وأما الأذكار التي يستعملها أهل التصوف في مقاصدهم فكثيرة لا 

تنضبط، منهم من كان ذكره ) الله(، ومنهم من كان ذكره ) لا إله إلا الله محمد رسول 

الله(، ومنهم من كان ذكره ) سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله(، ومنهم من كان 

ذكره الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وهي أنفع الأذكار في تقوية النفوس لأنها 

كالماء البارد في إحيائها بعد الكسل، قال غير واحد من العلماء: إن الصلاة على النبي- 

صلى الله عليه وسلم- توصل العبد إلى ربه، وتقوم له مقام الشيخ المربي إن فقده 

ببركة النبي- صلى الله عليه وسلم"  3.

والخاصة أوردها ابنه محمد بلو رحمه الله في كتابه المسمى بإنفاق الميسور، وذكر 

أنه ورد الطريقة القادرية، ويعتبره من أجل الأوراد لأنه يغني عن كل ورد، ولا يغني 

ورد عنه، يبتدئ هذا الورد بالحسبلة )مائتين(، والاستغفار )مائتين( ولا إله إلا الله 

)مائة(، اللهم صل على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد وسلم )مائة(4  .

1- سنن الترمذي رقم 3377. باب ما جاء في فضل الذكر.

2- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الثاني، رسالة أصول الولاية ) ص: 10(.

3- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي الجزء الثاني رسالة أصول الولاية )ص: 23(.

4- إنفاق الميسور في تاريخ بلاد التكرور )ص: 222(.



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

315

على  والحث  أهميتها  على  للتنبيه  بخصوصها  كثيرة  نصوص  جاءت  الأوراد  وهذه 

أن رسول الله- صلى الله عليه  أبو هريرة ر�ضي الله عنه:  رواه  ما  التزامها، من ذلك 

وسلم- قال: " من قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على 

كل �شيء قدير. في يوم مائة مرة، كانت له عدل عشر رقاب، وكتب  له مائة حسنة، 

ومحيت عنه مائة سيئة، وكانت له حرزا من الشيطان، يومه ذلك حتى يم�سي، ولم 

يأت أحد بأفضل مما جاء إلا رجل عمل أكثر منه " 1،

 وقد ذكر النبي-صلى الله عليه وسلم-: أن كلمة التوحيد هي خير كلمة قالها -صلى 

الله عليه وسلم- وكذلك النبيون قبله: " خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت 

أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على 

كل �شيء قدير "2 .

الله  ر�ضي  عباس  ابن  إلى  بسنده  صحيحه  في  البخاري  روى  فقد  الحسبلة،  أما 

عنهما "حسبنا الله ونعم الوكيل"، »قالها إبراهيم- عليه السلام- حين ألقي في النار، 

وقالها محمد- صلى الله عليه وسلم- حين قالوا: ﴿إن الناس قد جمعوا لكم 

فاخشوهم﴾ ﴿فزادهم إيمانا، وقالوا: حسبنا الله ونعم الوكيل﴾ 3 .

النبي- صلى  النفوس هي الصلاة على  في تزكية  أنفع الأذكار  أن  بين رحمه الله  ثم 

رابطته  يقوي  بها  والأمكنة،  الأزمنة  كل  في  للمسلم  زاد  خير  فهي  وسلم-،  عليه  الله 

بالنبي- صلى الله عليه وسلم-، وبها يستمطر الرحمات والبركات من السماء، فهي سر 

الفضائل التي نالها أولياء الله، وكانت سببا في معراجهم إلى الدرجات العليا في اتباع 

النبي- صلى الله عليه وسلم- فضائل  الرسول صلى الله عليه وسلم، وللصلاة على 

متعددة، منها:

1 – موافقة الله تعالى وملائكته في صلاتهم على النبي- صلى الله عليه وسلم- كما 

1- صحيح البخاري )رقم 3293(.

2- سنن أبي داود )رقم 3585(.

3- صحيح البخاري )رقم 4563(.



مجلة العلماء الأفارقة

316

أيها  يا  النبي  على  يصلون  وملائكته  الله  ﴿إن  الكريمة:  الآية  في  ورد 

الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما﴾ 1 .

2 – أنها وسيلة لمغفرة الذنوب، كما ورد في سنن النسائي مرفوعا »من صلى عليّّ 

صلاة واحدة صلى الله عليه عشر صلوات، وحطت عنه عشر خطيئات، ورفعت له 

عشر درجات«2 .

أنها وسيلة للقرب من النبي صلى الله عليه وسلم يوم القيامة، فقد ورد عنه   - 3

صلى الله عليه وسلم أنه قال: »أولى الناس بي يوم القيامة أكثرهم على صلاة«  3.

4 – أنها تحمل المسلم على التخلق بأخلاق النبي صلى الله عليه وسلم والترفع عن 

الرذائل، وتحثه على الفضائل، وترتقي به من وهاد الدنيا إلى سماوات المحبة، فيحيا 

ساميا عن أوضار المخلوقات فانيا في محبة الخالق وسيد المخلوقات4  . ولهذا نقل 

الشيخ عن غير واحد من العلماء أن الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم توصل 

عليه  الله  صلى  النبي-  ببركة  فقده  إن  المربي  الشيخ  مقام  له  وتقوم  ربه،  إلى  العبد 

وسلم-5 .

المعلم الثاني: العناية بالأخلاق.

الأخلاق  بتصوف  الكبيرة  عنايته  له  تتجلى  عثمان،  الشيخ  لرسائل  المطالع  إن 

الذي  بالتصوف  الأول  القسم  سمى  فقد  الحقائق،  تصوف  من  أكثر  والرقائق 

للتخلق، والثاني بالتصوف الذي للتحقق6، فاستغرق حديثه عن الأول -مثلا- بضع 

صفحات في رسالة عمدة العلماء، بينما لم يتجاوز الثاني نصف صفحة، مما يوحي 

1- سورة الأحزاب )آية 56(.

2- سنن النسائي )رقم 1297(.

3- سنن الترمذي )رقم 484(.

4- التصوف من الإيمان إلى الإحسان )ص:275 - 276(.

5- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الثاني، رسالة أصول الولاية )ص: 23(.

6- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الأول، رسالة عمدة العلماء )ص: 308(.



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

317

بالعناية الفائقة التي يوليها لتصوف الأخلاق والرقائق. 

وهذا المنحى الأخلاقي في التصوف شبيه بما ساد واشتهر من عامة أعلام التصوف 

المغربي، و من مدارس التصوف التي تشكلت في المغرب، يقول الشيخ علال الفا�سي 

بعد تقسيم التصوف إلى تصوف أهل الحقائق وتصوف الأخلاق والرقائق: وتصوف 

في  الفعال  له الأثر  الأخلاق هو الذي استقر عليه عامة المتصوفين المغاربة، وكان 

مجتمعنا الإسلامي المغربي1 .

وقد حدد النبي- صلى الله عليه وسلم- الغاية الأولى من بعثته في مكارم الأخلاق، 

حيث قال: "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق" 2، فالفرائض التي ألزم الإسلام بها كل 

منتسب إليه هي تمارين متكررة لتعويد المسلم أن يحيا بأخلاق صحيحة، وأن يظل 

مستمسكا بهذه الأخلاق مهما تغيرت الظروف 3.

ومن هذا المنطلق اتجه كثير من أعلام التصوف في تعريفهم للتصوف إلى ملاحظة 

الجانب الخلقي إبرازا لأهمية ذلك الجانب، وقد أقر بهذه الحقيقة الإمام ابن القيم- 

رحمه الله-؛ إذ يقول: الدين كله خلق. فمن زاد عليك في الخلق زاد عليك في الدين. 

وكذلك التصوف، قال الكناني: التصوف هو الخلق، فمن زاد عليك في الخلق فقد 

زاد عليك في التصوف 4.

 ورعيا لتلك الأهمية أوجب الشيخ- رحمه الله- أن يتعلم من التصوف مقدار ما 

يجب التخلق منه من الصفات المحمودة وما يحرم من الصفات المذمومة5 . ويسمي 

العلم الذي يعتني بالقلب في رسالته "طريق الجنة" بعلم السر، ويرى طلبه فريضة، 

وفي هذا يقول- رحمه الله-: يا أخي إن العلوم التي طلبها فريضة على كل مسلم ثلاثة: 

1- نقل بواسطة التصوف في المغرب وإفريقيا: أصول الوحدة الروحية )ص:16(.

2- الأدب المفرد )ص:118(.

3- خلق المسلم )ص:7(.

4- مدارج السالكين )2/294(.

5- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي كتاب علوم المعاملة )1/241(.



مجلة العلماء الأفارقة

318

علم التوحيد، وعلم الشريعة، وعلم السر، ونعني به ما يتعلق بالقلب ومساعيه1 . 

ومن هنا اكتسب جانب الأخلاق في رسائل الشيخ أبعادا كبيرة حيث كرّّر الحديث 

دائرة  أهم  باعتباره  القلب  من  الله-  رحمه  الشيخ-  وينطلق  رسائله.  معظم  في  عنها 

أمور  من  وأقوى  أكمل  القلب  أمور  إن  القيم:  ابن  يقول  الأخلاق،  حولها  تتمحور 

النفس......، والنفس من جند القلب ورعيته. وهي من أشد جنده خلافا عليه وشقاقا 

له. ومن قِِبلها تتشوش عليه المملكة. ويدخل عليه الداخل. 2.

هو  "فالقلب  تأثيره:  ومستوى  القلب  مكانة  مبرزا  الله  رحمه  الغزالي  الإمام  يقول 

العالم بالله وهو المتقرب إلى الله، وهو العامل لله وهو الساعي إلى الله، وهو المكاشف 

بما عند الله ولديه، وإنما الجوارح أتباع وخدم وآلات يستخدمها القلب، ويستعملها 

هو  فالقلب  للآلة،  والصانع  للرعية،  الراعي  واستخدام  للعبد،  المالك  استعمال 

إذا صار مستغرقا  إذا سلم من غير الله، وهو المحجوب عن الله  المقبول عند الله 

بغير الله، وهو المطالب وهو المخاطب وهو المعاتب، وهو الذي يسعد بالقرب من الله 

فيفلح إذا زكاه، وهو الذي يخيب ويشقى إذا دنسه ودساه، وهو المطيع بالحقيقة لله 

تعالى، وإنما الذي ينتشر على الجوارح من العبادات أنواره، وهو العا�صي المتمرد على 

الله تعالى ،وإنما الساري إلى الأعضاء من الفواحش آثاره، وبإظلامه واستنارته تظهر 

محاسن الظاهر ومساويه، إذ كل إناء ينضح بما فيه، وهو الذي إذا عرفه الإنسان 

فقد عرف نفسه، وإذا عرف نفسه فقد عرف ربه، وهو الذي إذا جهله الإنسان فقد 

جهل نفسه، وإذا جهل نفسه فقد جهل ربه، ومن جهل قلبه فهو بغيره أجهل، إذ 

أكثر الخلق جاهلون بقلوبهم وأنفسهم، وقد حيل بينهم وبين أنفسهم"، إلى أن يقول 

رحمه الله:  "فمعرفة القلب وحقيقة أوصافه أصل الدين وأساس طريق السالكين"3.

في رسائله من  برز ذلك  الشيخ موقعا معتبرا، وقد  في رسائل  القلب  لذلك احتل 

المعنونة  رسالته  في  مثلا  يقول  التزكية،  عن  للحديث  خصصها  التي  الأبواب  خلال 

1- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي رسالة طريق الجنة )2/89(.

2- مدارج السالكين )2/338(.

3- إحياء علوم الدين )3/56(.



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

319

بــــ“طريق الجنة": "ثم عليك بحفظ القلب وإصلاحه، فإنه أعظم خطرا وأدقها أمرا 

وأشقها إصلاحا لاعتبار خمسة أمور:

الأول: قوله تعالى ﴿ يعلم ما في أنفسكم ﴾ 1.

الثاني: قوله- صلى الله عليه وسلم-: " إن الله لا ينظر إلى صوركم وأبشاركم، وإنما 

ينظر إلى قلوبكم 2.

الثالث: أنه ملك، والأعضاء تبع له إذا صلح صلحت وإذا فسد فسدت.

الرابع: أن القلب خزانة كل جوهر كالعقل والعلم، فحق لمثل هذه الخزانة من أن 

تصان عن الأدناس.

والخامس: إن تأملته تجد له خمسة أحوال ليست لغيره:

1 – لا يقصد الشيطان والملك إلا إليه.

2 – أن الشغل له أكثر، وهو معترك العسكريين: الهوى وجنوده، والعقل وجنوده، 

وهو أبدا بين تحاربهما.

3 – أن الخواطر له كالسهام، ولا تزال تقع فيه ليلا ونهارا لا تقدر على منعها.

4 – أن علاجه عسير لأنه غائب عنك.

5 – أنه أسرع انقلابا من القدر في غليانها"  3. 

فإصلاح القلب هو الذي سيرتقي بالإنسان إلى مراتب عالية من منازل العبودية، 

ومن  هنا أولى الشيخ عناية كبيرة لبيان المعاني التي تصلحه والآفات التي تفسده، 

1- سورة البقرة )آية 235(.

2- صحيح مسلم )رقم 2564( لكنه أخرجه بلفظ: »إن الله لا ينظر إلى أجسادكم، ولا إلى صوركم، ولكن ينظر إلى قلوبكم«.

3- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الثاني، رسالة طريق الجنة )ص: 99 - 100(.



مجلة العلماء الأفارقة

320

يقول- رحمه الله-: "فإن قلت إن أمر هذا القلب لمهم جدا فأخبرنا عن المعاني التي 

تصلحه وعن الآفات التي تفسده ع�سى أن يوفق الله للاجتهاد في العمل بذلك، فاعلم 

أضدادها  وتحتها  محمودة،  خصلة  سبعين  نحو  من  ذكروا  قد  الآخرة،  علماء  أن 

مذمومة .....، ونحن نذكر لك الآن الأربعة التي لا بد من ذكرها في علاج القلب فهي 

القلب،  وإصلاح  العبادة  انتظام  فيها  مقابلتها  في  وأربعة  العابدين،  مداحض  من 

القلب،  فساد  أصل  فهذه  والكبر،  والحسد،  والاستعجال،  الأمل،  الأربع:  فالآفات 

وأما المناقب التي هي أضدادها: فقصر الأمل والتأني في الأمور، والنصيحة للخلق، 

والتواضع، فهذه أصل صلاح القلب فابذل المجهود في التحرز من تلك، والتحصيل 

لهذه، فتكفى المؤون وتظفر بالمقصود إن شاء الله عز وجل" 1.

ذكرها في هذه الرسالة مجملة، وأعاد ذكرها في رسالة "عمدة العلماء" بتفصيل 

القلب عشر صفات منجيات، ويقابلها عشر  في ما يتعلق بصلاح  أكثر؛ حيث أورد 

الحسد،  بالباطل،  الغضب  الكبر،  العجب،  المهلكات:  من  عد  مهلكات،  صفات 

البخل، الرياء، حب المال للافتخار، حب الجاه، الأمل، إساءة الظن بالمسلمين، ثم 

المهلكات من أصول مذمومات الأخلاق، فمن  العشرة من  قال عقب ذكرها: فهذه 

خلعها من صدره هدم فروعها بإذن الله.

ثم ذكر صفات القلب المنجيات: التوبة من جميع الكبائر والصغائر، الإخلاص، 

الرجاء،  الخوف،  التقوى،  وقدره،  الله  بقضاء  الر�ضى  التفويض،  التوكل،  الصبر، 

وختمها بقوله: فهذه العشرة المنجيات من أصول محمودات الأخلاق، ومن أثبتها في 

قلبه أثبت فروعها بإذن الله تعالى، وبالله التوفيق2 .

ففي  القلب،  أحوال  تناول  في   - الله  رحمه   - الشيخ  أسلوب  تنوع  القارئ  ويلحظ 

رسالته عمدة العلماء أورد كل صفة من صفات القلب منجية كانت أو مهلكة بدليل 

من الكتاب والسنة3 ، وفاء لمنهجه الذي بينه في مقدمة رسالته "إفحام المنكرين"، 

1- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الثاني، رسالة طريق الجنة )ص: 99-100(.

2- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الأول، رسالة عمدة العلماء )ص:301  - 303(.

3- فيه من صفحة 301 إلى صفحة 309.



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

321

حيث قال: "لو كنتم من أهل البصائر لعلمتم أني ما أمرت الناس شيئا إلا ببيان، 

والدليل على أن ذلك ال�شيء مأمور به، وما نهيت شيئا إلا مع بيان والدليل على أن 

ذلك المنهي منهي عنه، وهذا ظاهر لأهل البصائر ممن كان معي"1  . 

القلب،  صفات  من  صفة  كل  حقيقة  بيان  إلى  تطرق  المعاملة،  علوم  رسالة  وفي 

فقد قرر أن الكبر في حقيقته ينقسم إلى باطن وظاهر، الباطن هو خلق في النفس، 

والظاهر عمل يصدر من الجوارح....، والأعمال الصادرة من خلق الكبر كثيرة وهي 

أكثر من أن تح�صى.2  ، إشارة منه- رحمه الله- إلى ظواهر سلوكية قد تتولد من صفة 

خلقية مستقرة في القلب، "فالعجب مثلا يدعو إلى الكبر ونسيان الذنوب واستعظام 

العبادات ونسيان نعمة الله والاغترار بالنفس والأمن من عذاب الله واعتقاد المنزلة 

العجب"3.   آفات  من  وأمثاله  فهذا  والعلم،  والرأي  بالعقل  النفس  وتزكية  الله  عند 

إليه يدعو  الذي  التصوف  لحقيقة  واضحة  صورة  رسم  في  رسائله  تتكامل   وبهذا 

- رحمه الله -.

المعلم الثالث: القدوة " الشيخ المربي".

لم يدع علماء الإسلام وسيلة تربوية نافعة تفيد السالك في منازل سيره إلى الله- عز 

وجل- إلا تناولوها وبينوا موقعها في مقامات السلوك؛ ذلك لأن الناس أصناف، وكل 

صنف تتلاءم معه وسيلة من الوسائل طبقا لخصائصه النفسية والفكرية.

التربوي  منهجه  في  إليها  وجّّه  أو  الإسلام  اتخذها  التي  الوسائل  عن  البحث  وعند 

لاكتساب الأخلاق الإسلامية، تنكشف لنا مجموعة من الوسائل، منها ما يأتي:

- الوسيلة الأولى: التدريب العملي والرياضة النفسية.

- الوسيلة الثانية: الغمس في البيئات الصالحة.

1- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الأول، رسالة إفحام المنكرين )ص: 179(.

2- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الأول، رسالة علوم المعاملة )ص: 342 - 344(.

3- ختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الأول، رسالة علوم المعاملة )ص: 342 - 344(.



مجلة العلماء الأفارقة

322

- الوسيلة الثالثة: القدوة الحسنة.

- الوسيلة الرابعة: الضغط الاجتماعي من قبل المجتمع المسلم. 

ومرغباتها  وعقوباتها  بروادعها  الإسلامية  الدولة  سلطان  الخامسة:  الوسيلة   -

ومكافآتها  1 .

التي تعكس المثال الواقعي  والذي يهمنا من هذه الخمسة، هو القدوة الحسنة، 

للسلوك الخلقي الأمثل.

والإسلام اعتبر القدوة الحسنة وسيلة من وسائل تربية المجتمعات المسلمة نحو 

بأن  للصحابة  القرآني  التوجيه  جاء  هنا  ومن  والفضائل،  القيم  في  الكمال  بلوغ 

أعماله  في  به  يقتدون  لهم  حسنة  قدوة  وسلم-  عليه  الله  صلى  الله-  رسول  يجعلوا 

وأقواله وأخلاقه، وكل جزئيات حياته ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة 

حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيرا﴾  2.

إلى  يقرب  مثلا محسوسا   لذلك  المربي، ويضرب  أهمية  الغزالي  أبو حامد  ويؤكد 

الأذهان تلك الأهمية فيقول- رحمه الله-: "أن يكون له -أي للمريد السالك- مرشد 

الأخلاق  مكانها  ويضع  المذمومة  الأخلاق  عنه  ويرفع  الطريق،  على  ليدله  ومرب 

المحمودة، ومعنى التربية أن يكون المربي كالمزارع الذي يربي الزرع، فكلما رأى حجرا أو 

نباتا مضرا بالزرع قلعه وطرحه خارجا، ويسقي الزرع مرارا إلى أن ينمو ويتربى ليكون 

أحسن من غيره، وإذا علمت أن الزرع محتاج للمربي علمت أنه لا بد للسالك من 

مرشد مرب البتة، لأن الله تعالى أرسل الرسل عليهم الصلاة والسلام للخلق ليكونوا 

الصلاة  عليه  المصطفى  انتقال  وقبل  المستقيم،  الطريق  إلى  ويرشدهم  لهم  دليلا 

إلى  الخلق  ليدلوا  عنه  نوابا  الراشدين  الخلفاء  جعل  قد  الآخرة  الدار  إلى  والسلام 

1- الأخلاق الإسلامية، أسسها )ص: 207 - 208(.

2- سورة الأحزاب )آية 21(



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

323

طريق الله، وهكذا إلى يوم القيامة ، فالسالك لا يستغني عن المرشد البتة" 1.  

وجهوا  حيث  المتصوفة؛  السادة  لدى  كبير  باهتمام  القدوة  موضوع  حظي  وقد 

أو  المربي  الشيخ  إشراف  تحت  محكم  تربوي  نظام  ضمن  يسير  بأن  السالك  المريد 

في حديث  القدوة أهمية كبيرة برزت بشكل جلي  الكامل، مما منح موضوع  المرشد 

الشيخ عن حقيقة التصوف ومعانيه. 

وقد عقد- رحمه الله- لموضوع القدوة فصلا خاصا سماه " فصل في أصل التربية 

بالتأريخ لمسألة المشيخة، وأنها خضعت لناموس التدرج، حيث  والمشيخة" استهله 

قرر- رحمه الله- أن المشيخة لم تكن مألوفة من السلف الأوائل ثم ظهرت في الخلف، 

ولا  معروف،  المشيخة  في  ترتيب  لهم  يكن  لم  الأوائل  أن  "فاعلم  الله:  رحمه  يقول 

اصطلاح في السلوك مألوف، وإنما كان عندهم الصحبة واللقاء ، فكان الأدنى منهم 

إذا لقي الأعلى استفاد برؤيته أحوالا...، فلما غلب الخبط على النفوس والتخليط 

هو  ما  على  المشيخة  وترتيب  الرتبة  في  بالاصطلاح  فيه  متأخرا  ظهر  القلوب  على 

أناب  من  ﴿واتبع سبيل  تعالى:  لما ذكرنا من قوله  معلوم من شأنهم مستندين 

إذ  به  يليق  ما  فيعطي كلا  يربي أصحابه  كان  عليه وسلم  ، ولأنه صلى الله  إلي﴾2 
4وقال   " قد أو�صى واحدا بقوله: "لا تغضب "3 وقال لغيره: "قل ربي الله ثم استقم 

لعبد  بأذكار وعلوم، وقال  أقواما  "5، وخص  بذكر الله  يزال لسانك رطبا  "لا  لآخر: 

6..... إلى غير ذلك من وجوه التربية..، ثم جروا في ذلك  الله بن عمرو: "صم وأفطر" 

على مقت�ضى العلم والحقيقة، فلم يهملوا أخذ العهد قصد التوثيق في التزام خصال 

التقوى مستندين بحديث عبادة بن الصامت ر�ضي الله عنه قال فيه عليه الصلاة 

1- خلاصة التصانيف في التصوف ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالي ص: 112.

2- سورة لقمان )آية 15(.

3-صحيح البخاري )رقم 6116(.

4- سنن الترمذي )رقم 2410(.

5- سنن ابن ماجه )3793(.

6- صحيح البخاري )رقم 1915(.



مجلة العلماء الأفارقة

324

والسلام: "بايعوني على أن لا تشركوا شيئا " الحديث 1، " 2.  

وعند البحث والتأمل والرجوع إلى المصادر التي عالجت المسألة، يتبين أن الشيخ 

عثمان نقلها بتمامها من الإمام زروق من كتابه "عدة المريد الصادق" دون مناقشة 

أو تعقيب، مما يوحي بتسليمه واعتماده لما قرره الشيخ زروق فيها.

وتعرف المسألة عند المتأخرين بالتشييخ، وأخذ العهد، أو التصوف الطرقي، فقد 

من  زروق  الشيخ  يرى  حيث  أنفسهم،  المتصوفة  السادة  بين  خلاف  بشأنها  جرى 

علماء الصوفية الذي عني بتنقيح التصوف مما علق به من البدع ودعوة الناس إلى 

نبذها -حتى لقب في عصره بالمحتسب-، أن التصوف الطرقي وأخذ  العهد من الشيخ 

المربي له أصل في الشرع، ولكنه ليس شرطا في سلوك طريق الصوفية، إذ لم يكن 

للأوائل هذا الترتيب المعروف في المشيخة، وإنما كان عندهم الصحبة واللقاء، فلما 

تبدلت الأحوال بحدوث الخبط على النفوس والتخليط على القلوب لجأ الناس إلى 

ترتيب المشيخة وأخذ العهد، وتربية كل أحد بكل ما يليق به، ثم أورد الشيخ الأدلة 

من الكتاب والسنة تدعم هذا الاتجاه الحادث بعد انقضاء قرون  السلف الأوائل3.

ارتباط  عن  المعارف"  "عوارف  كتابه  في  السهروردي  الدين  شهاب  دافع  وقد 

عليه  الله  صلى  الرسول-  حديث  إلى  ذلك  تأصيل  في  ويستند  بالمشيخة،  التصوف 

وسلم- : "والذي نفس محمد بيده لئن شئتم لأقسمن لكم أن أحب عباد الله تعالى 

إلى الله الذين يحببون الله إلى عباده، ويحببون عباد الله إلى الله، ويمشون على الأرض 

بالنصيحة "4، يقول معلقا على الحديث: وهذا الذي ذكره الرسول -صلى الله عليه 

عباده  إلى  الله  يحبب  الشيخ  لأن  تعالى،  الله  إلى  والدعوة  المشيخة  رتبة  هو  وسلم- 

1- صحيح البخاري )رقم 18(.

2- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الثاني، أصول الولاية وشروطها )ص: 14(.

3- يراجع كتابه "عدة المريد الصادق" )ص:54 - 56(.

4- شعب الإيمان )رقم 405(  أخرجه بلفظ: "ألا أخبركم عن أقوام ليسوا بأنبياء ولا شهداء يغبطهم يوم القيامة الأنبياء 
والشهداء بمنازلهم من الله عز وجل على منابر من نور يكونون عليها ". قالوا: من هم؟ قال: " الذين يحببون عباد الله إلى 
الله، ويحببون الله إلى عباده....إلخ، وأخرجه صاحب كنز العمال علاء الدين بنفس اللفظ، ونبه على ضعف بعض الرواة: 

"وواقد ويزيد ضعيفان" رقم الحديث)8459(.



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

325

حقيقة، ويحبب عباد الله إلى الله. 

عباده  إلى  الله  يحبب  الشيخ  كون  "فأما  بقوله:  بالحديث  الاستدلال  وجه  ويبين 

فلأن الشيخ يسلك بالمريد طريق الاقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم....، ووجه 

كونه يحبب عباد الله تعالى إليه أنه يسلك بالمريد طريق التزكية ، وإذا تزكت النفس 

انجلت مرآة القلب، وانعكست فيه أنوار العظمة الإلهية، ولاح فيه جمال التوحيد، 

الأزلي،  الكمال  ورؤية  القدم  جلال  أنوار  مطالعة  إلى  البصيرة  أحداق  وانجذبت 

أفلح من  ﴿قد  تعالى:  التزكية، قال الله  العبد ربه لا محالة، وذلك ميراث  فأحب 

زكاها﴾. ثم يقرر رحمه الله أن رتبة المشيخة من أعلى الرتب في طريق الصوفية 
التصوف عند  أن سلوك طريق  ندرك  هنا  1. ومن  إلى الله"  الدعاء  في  النبوة  ونيابة 

الإمام السهروردي لا يتحقق إلا مع الشيخ المربي .

مما  والقال؛  القيل  فيها  وكثر  الأندلس  علماء  بين  -أيضا-  خلاف  مثار  كانت  وقد 

حدا بالإمام أبي إسحاق الشاطبي صاحب "الموافقات" و"الاعتصام"، وغيرهما من 

الكتب النفيسة إلى توجيه سؤال لشيخ الصوفية في عصره أبي عبد الله محمد بن 

عباد، خطيب جامع القرويين بمدينة فاس، فكان نص السؤال: هل على السالك إلى 

الله تعالى أن يتخذ لزاما شيخ طريقة وتربية يسلك على يديه؟ أم يسوغ له أن يكون 

سلوكه إلى الله تعالى من طريق التعلم والتلقي من أهل العلم دون أن يكون له شيخ 

طريقة؟ 

في سلوك طريق  الشيخ  أن  أراه  "الذي  ما خلاصته:  ابن عباد  الشيخ  إليه  فكتب 

التصوف على الجملة أمر لازم لا يسع أحدا إنكاره، وكأن هذا من الأمور الضرورية في 

مجرى العادة، لكن الشيخ المرجوع إليه في السلوك، ينقسم إلى قسمين: شيخ تعليم 

وتربية، وشيخ تعليم بلا تربية.

بلادة  فيه  من  منهم  إليه  يحتاج  وإنما  سالك،  لكل  بضروري  ليس  التربية  فشيخ 

ذهن واستعصاء نفس، وأما من كان وافر العقل منقاد النفس فليس بلازم في حقه، 

1- عوارف المعارف )1/ 94 - 103(، بتصرف، الباب العاشر في شرح رتبة المشيخة.



مجلة العلماء الأفارقة

326

وتقيده به من باب أولى، وأما شيخ التعليم فهو لازم لكل سالك.

أما كون شيخ التربية لازما لمن ذكرناه من السالكين فظاهر، لأن حجب أنفسهم 

كثيفة جدا، ولا يستقل برفعها وإماطتها إلا الشيخ المربي، وهم بمنزلة من به علل 

مزمنة وأدواء معضلة من مرض الأبدان فإنهم لا محالة يحتاجون إلى طبيب ماهر 

يعالج عللهم بالأدوية القاهرة.

وأما عدم لزوم الشيخ المربي لمن كان وافر العقل منقاد النفس، فلأن وفور عقله 

ما لا  التعليم  يلقيه شيخ  بما  العمل  له من  يغنيانه عنه، فيستقيم  وانقياد نفسه 

له في طريق  يستقيم لغيره، وهو واصل بإذن الله تعالى، ولا يخاف عليه ضرر يقع 

السلوك إذا قصده من وجهه، وأتاه من بابه.

شيخ  واعتماد  الصوفية،  من  المتأخرين  أئمة  طريق  هو  التربية  شيخ  واعتماد 

التعليم هو طريق الأوائل منهم، ويظهر هذا من كتب كثير من مصنفيهم كالحارث 

المحاسبي وأبي طالب المكي وغيرهما من قبل أنهم لم ينصوا على شيخ التربية في كتبهم 

على الوجه الذي ذكره أئمة المتأخرين، مع أنهم ذكروا أصول علوم القوم وفروعها 

دليل على عدم  له  أبو طالب، فعدم ذكرهم  الشيخ  وسوابقها ولواحقها، لا سيما 

شرطيته ولزومه في طريق السلوك.

وهذه هي الطريقة السابلة – أي المسلوكة- التي انتهجها أكثر السالكين وهي أشبه 

بحال السلف الأقدمين، إذ لم ينقل عنهم أنهم اتخذوا شيوخ التربية وتقيدوا بهم، 

اقتباس  حالهم  كان  وإنما  المربين،  الشيوخ  مع  التلامذة  يلتزمه  ما  معهم  والتزموا 

ويحصل  ببعض،  بعضهم  والمؤاخاة  الصحبة  بطريق  الأحوال  واستصلاح  العلوم 

لهم بسبب التلاقي مزيد عظيم يجدون أثره في بواطنهم وظواهرهم، ولذلك جالوا في 

البلاد، وقصدوا إلى لقاء الأولياء والعلماء والعباد.. ، ثم يصف لنا الشيخ -رحمه الله- 

حال زمانه وهو يلفت الانتباه إلى مراعاة الصفات المعتبرة في الشيخ المربي: والظاهر 

أن شيخ التربية في هذه الأزمنة متعذر، ووجوده أعز من الكبريت الأحمر، بل وكذلك 

إلى هذا  إليه ويعتمد عليه من المنتسبين  التعليم؛ لأن كثيرا ممن يشار  أيضا شيخ 



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

327

الطريق، لم يتصور معنى التصوف، ولم يعثر له على حقيقة فضلا عما وراء ذلك، 

ولا أدري أي المصيبتين أعظم: فقد الشيخ المتحقق، أو عدم التلميذ الصادق، فإننا 

لله وإنا إليه راجعون" 1 . 

نفس  إلى  انتهى  المرشد،  في  المطلوبة  الصفات  عدد  لما  الله  رحمه  الغزالي  والإمام 

النتيجة التي انتهى إليها الشيخ ابن عباد، وفي هذا يقول رحمه الله: "فالمرشد هو الذي 

قد خرج من باطنه حب المال والجاه، وتأسس بنيان تربيته على يد مرشد كذلك، 

وهلم حتى تنتهي السلسلة إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وذاق بعض الرياضيات 

كقلة الكلام والأكل والنوم، وكثرة الصلاة والصدقة والصوم، واقتبس نورا من أنوار 

سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، واشتهر بالسيرة الحسنة والأخلاق المحمودة من 

صبر وشكر وتوكل ويقين وطمأنينة وسخاء وقناعة وأمانة وحلم وتواضع ومعرفة 

كالكبر  الذميمة  الأخلاق  من  وتطهر  وأمثالها،  وتأن  وسكون  وحياء  ووقار  وصدق 

من  وسلم  ونحوها،  والطيش  الطويل  والأمل  والحرص  والحقد  والحسد  والبخل 

تعصب المتعصبين، واستغنى عن علم المكلفين بالعلم المتلقى عن رسول الله صلى 

الله عليه وسلم ، فالاقتداء بمثل هذا هو عين الصواب ، والظفر بمثله نادر لا سيما 

في هذا الزمان"2 .

التشييخ مسألة حادثة لم تكن معروفة ولا مألوفة عند الأوائل،  يتبين أن  وبهذا 

لهم من  تراءى  ما  القول بجوازها حسب  في  المتأخرين، واجتهدوا  وإنما ظهرت عند 

الأدلة مع تنبيههم على ندور من تتوفر فيهم شروط الشيخ المربي، والذي يظهر من 

كتابات الشيخ عثمان في المسألة موافقته للمتأخرين، تجلى ذلك في اهتمامه ببيان 

الضوابط والآداب التي تلزم الشيخ المربي والمريد السالك 3. وبهذا يكون الشيخ- رحمه 

الله- قد انتظم في هذه المسألة فيما يقرر الشيخ عبد الواحد ابن عاشر في منظومته:

1- الرسائل الصغرى )ص: 91  - 103( بتصرف .

2- خلاصة التصانيف في التصوف )112( ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالي .

3- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فودي، المجلد الثاني، أصول الولاية وشروطها )ص: 16 وما بعدها(.



مجلة العلماء الأفارقة

328

 عارف المسالك      يقيــــــــــــــــــــه في طريقــــــــــــــــــه المهــــــــــالـــــــــــــــك
ً
يصحب شيخــــــــــاً

يـــــــــــــذكــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــره الله إذا رآهُُ        ويصــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــل العبــــــــــد إلى مولاه1 .

الخاتمة.

بعد الجولة في الرسائل التي كتبها الشيخ في التصوف، يتبين لنا أنه تصوف يتسم 

بالتأصيل الشرعي، ويمكن إبراز ذلك فيما يلي:

- تمثله بقول الجنيد في كون التصوف مشدودا بالكتاب والسنة، وقد ظهر ذلك في 

عنايته بذكر الأدلة فيما تناوله من حقائق التصوف ومعانيه.

- اهتمامه بتصوف الرقائق والأخلاق، وقد تجلى ذلك في الرسائل التي عولنا عليها 

في بناء عناصر موضوع المقالة، وقد قرر- رحمه الله- أنه يجب على المسلم أن يتعلم 

من علم التصوف مقدار ما يجب التخلق منه.

مسائل  وعرضه  نقاشه  في  والمنامات  والكشوف  الإلهام  إلى  الاستناد  تقليله   -

التصوف، ونكاد نجزم أنه في الرسائل التي قرأناها لم نصادف ولم نعثر على مسألة 

من مسائل التصوف استند في إجازتها إلى غير مصادر التشريع المعروفة.

الصادق"،  المريد  "عدة  كتاب  وخاصة  زروق،  الإمام  كتب  من  نقله  استفاضة   -

فمرة يحيل على الكتاب، ومرة بدون إحالة، كما وقع في موضوع الشيخ المربي، ويبدو 

بالأدلة  التصوف  مسائل  تأصيل  في  زروق  بالإمام  الشديد  تأثره  الله-  -رحمه  منه 

بما  مقابلتها  عند  رسائله  من  النصوص  بعض  تصحيح  استطعنا  وقد  الشرعية، 

يماثلها من "عدة المريد الصادق".

- تأثره بأبي حامد الغزالي، وخاصة كتابه "إحياء علوم الدين"، فقد رجع إليه كثيرا 

وخاصة في موضوع الأخلاق ورياضة النفس.

1- الدر الثمين والمورد المعين )2 /194(.



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

329

- يلحظ القارئ في كتب ورسائل الشيخ -رحمه الله- جودة التقسيم للمسائل بما 

يعين على فهمها واستيعابها، ففي موضوع العبادات وأهمية الاهتمام بها في السير 

إلى الله عز وجل، يرسم -رحمه الله- تقسيما ثلاثيا لها ضمن وحدة الموضوع: الأول: 

البواعث على العبادة، الثاني: العوارض الشواغل عن العبادة، الثالث: دفع القوادح 

في العبادة  1.

إلى مزيد من  لي الاحتكاك المتواضع بكتابات الشيخ- رحمه الله- حاجتها  - كشف 

العناية والتحقيق. 

المصادر  والمراجع

القرآن الكريم.

كتب السنة.

المحقق: محمد  البخاري،  إسماعيل  بن  الله محمد  لأبي عبد  البخاري،  صحيح   -

زهير بن ناصر الناصر، الناشر: دار طوق النجاة )ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي(، 

الطبعة: الأولى، 1422هـ .

- صحيح مسلم، للإمام مسلم، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار إحياء 

التراث العربي، بيروت.

أحمد  وتعليق:  تحقيق  عي�سى،  أبو  الترمذي،  عي�سى  بن  لمحمد  الترمذي،  سنن   -

عوض،  عطوة  وإبراهيم   )3 )جـ  الباقي  عبد  فؤاد  ومحمد   )2  ،1 )جـ  شاكر  محمد 

المدرس في الأزهر الشريف )جـ 4، 5(، الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي 

الحلبي – مصر، الطبعة: الثانية، 1395هـ - 1975م. 

محمد  المحقق:  جِِسْْتاني،  ِ
ال�سِّ الأشعث  بن  سليمان  داود  لأبي  داوود،  أبي  سنن   -

1- مختارات من مؤلفات الشيخ بن فودي ، المجلد الثاني ، رسالة طريق الجنة )ص: 107 وما بعدها(



مجلة العلماء الأفارقة

330

محيي الدين عبد الحميد، الناشر: المكتبة العصرية، صيدا – بيروت . 

303هـ(  )المتوفى:  النسائي  شعيب،  بن  أحمد  الرحمن  عبد  لأبي  النسائي،  سنن   -

حلب،   – الإسلامية  المطبوعات  مكتب  الناشر:  غدة،  أبو  الفتاح  عبد  تحقيق: 

الطبعة: الثانية، 1406هـ – 1986م.

- سنن ابن ماجه، لأبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني، تحقيق: محمد فؤاد عبد 

الباقي، الناشر: دار إحياء الكتب العربية - فيصل عي�سى البابي الحلبي .

458هـ(  )المتوفى:  البيهقي  بكر  أبو  علي،  بن  الحسين  بن  لأحمد  الإيمان،  شعب   -

حامد،  الحميد  عبد  العلي  عبد  الدكتور  أحاديثه:  وخرج  نصوصه  وراجع  حققه 

أشرف على تحقيقه وتخريج أحاديثه: مختار أحمد الندوي، صاحب الدار السلفية 

ببومباي – الهند، الناشر: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار 

السلفية ببومباي بالهند، الطبعة: الأولى، 1423هـ - 2003م .

- كنز العمال، لعلاء الدين علي بن حسام الشهير بالمتقي الهندي )المتوفى: 975هـ( 

الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الطبعة  المحقق: بكري حياني - صفوة السقا، 

الخامسة، 1401هـ/1981م

كتب الفقه .

- الدر الثمين والمورد المعين، شرح الشيخ محمد بن أحمد بن محمد الشهير بميارة 

عاشر،  بن  الواحد  لعبد  الدين،  علوم  من  الضروري  على  المعين  المرشد  نظم  على 

مطبعة مصطفى البابي الحلبي، الطبعة الأخيرة: 1373هـ - 1954م .

كتب التزكية.

- الأدب المفرد، محمد بن إسماعيل البخاري، أبو عبد الله، حقق أحاديثه وعلق 

عليه محمد ناصر الدين الألباني، الناشر: دار الصديق للنشر والتوزيع، الطبعة: 

الرابعة، 1418 هـ - 1997م .



معالم التصوف السني من خلال كتابات الشيخ عثمان بن فوديو

331

بالشاطبي،  الشهير  الغرناطي  اللخمي  إبراهيم بن مو�سى بن محمد  - الاعتصام،  

تعريف العلامة المدقق السيد محمد رشيد رضا، الناشر: المكتبة التجارية الكبرى 

بمصر.

- إحياء علوم الدين، للإمام أبي حامد الغزالي، طبعة دار الفكر 2003م.

القلم، دمشق،  دار  الرحمن حبنكة،  للشيخ عبد  - الأخلاق الإسلامية وأسسها، 

ط: 2015م.

إستانبول  الأرقم،  دار  طوباش،  نوري  الإحسان، علي  إلى  الإيمان  من  التصوف   -

2016م.

- الرسائل الصغرى، للشيخ ابن عباد الرندي، كانون الثاني – شباط 1957م.

- خلق المسلم، للشيخ محمد الغزالي. دار الكتب الإسلامية، القاهرة .

- مختارات من مؤلفات الشيخ عثمان بن فوديو، طبعة دار اقرأ للطباعة والنشر.

- مجموعة رسائل الإمام الغزالي، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان .

- مدارج السالكين، للإمام ابن القيم، دار الكتاب العربي، ط: 2001م.

- عدة المريد الصادق، للإمام زروق، تحقيق الصادق بن عبد الرحمن الغرياني، 

دار ابن حزم 2006م.

- عوارف المعارف، للإمام العارف شهاب الدين أبي حفص السهروردي المتوفى سنة 

632هـ، تحقيق وضبط: أحمد عبد الرحيم السايح، والمستشار توفيق علي وهبة، 

الناشر: مكتبة الثقافة الدينية، الطبعة الأولى: 1427هـ  - 2006م .



مجلة العلماء الأفارقة

332

كتب التاريخ.

- الإسلام والدولة في إفريقيا جنوب الصحراء، الفكر السيا�سي عند عثمان ابن 

فودي خلال القرن 19م، بهيجة الشاذلي، مركز الدراسات الصحراوية. ط: 2015م.

- إنفاق الميسور في تاريخ بلاد التكرور لمحمد بلو، الناشر: الحاج طن اغيط ابير 

يرو .

المجلات .

مجلة العلماء الأفارقة، مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، العدد الثالث: 

التصوف  العدد:  موضوع  2021م،  يناير  لشهر  الموافق   - هـ   1442 الأولى  جمادى 

السني بإفريقيا: معالم وأعلام. 







 ديوان العدد




