
أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

285

أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية

بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

ذ. هشام ولشكر

باحث في الدراسات الإسلامية، المملكة المغربية

    

تقديم

الحمد لله ذي الجود والإحسان، والفضل والإنعام، الذي جََمََّلنا بحِِلية الإسلام، 

في  السعادة  أسباب  وبسط  الأنام،  سائر  على  وباطنة  ظاهرة  نعمه  سوابغ  وأجرى 

الدارين ءايات مسطورة وعلامات منظورة يهتدي بها بنو الإنسان، وصلى الله وسلم 

على سيدنا محـمد المبعوث رحمة للعالمين، خير من دعا إلى الله على بصيرة، وسار في 

الناس بأزكى خلق عظيم وأقوم سبيل، وعلى ءاله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى 

يوم الدين.

الدين  مقاصد  من  والـمعاد  الـمعاش  في  العباد  مصالح  حفظ  كان  لـما  وبعد، 

بناء  مسالك  من  ظاهرا  عليها  والاستقامة  باطنا  بقيمه  التحقق  وكان  الإسلامي، 

واستدرار  والـآخرة،  الدنيا  في  الطيبة  الحياة  تحصيل  وأسباب  البشري،  العمران 

البركات في الأعمار والأرزاق والطاعات، وبلوغ مقام الخيرية في الشهادة على الناس 

أهل  اليوم على  الوقت  النيات وصالح الأقوال  والأعمال،كان من واجبات  بصدق 

الشأن الدعوي بالعالم الإفريقي مـمن قيضهم الله لحمل أمانة تبليغ رسالاته؛ البحث 

سأحاول  ما  وهو  بإفريقيا،  للتنمية  خادما  ليكون  الديني  الخطاب  تسديد  سبل  في 

بــــــ" أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية  التطرق إليه في هذا  الـمقال الـموسوم 

بين قصد التعبد وفقه العمران البشري"، وذلك من خلال محورين: الأول خصص 



مجلة العلماء الأفارقة

286

لعرض مقدمات في موجبات تسديد التبليغ ومسوغاته، والثاني لبيان بعض مسالك 

تسديد تبليغ الدين وأثرها في التنمية الإفريقية. وبيان ذلك في الـآتي:

 المحور الأول: مقدمات في موجبات تسديد التبليغ ومسوغاته

 تنطلق هذه المقدمات إجمالا من نظرين: نظر في الدين من حيث هو وحي جاء 

لهداية الناس للتي هي أقوم، ونظر في واقع التدين بإفريقيا ومؤشرات التنمية بها، 

للناس  الدين  تبليغ  وتسديد  الفتوى  تسديد  في  النظرين  هذين  مراعاة  أن  ومعلوم 

جهة  من  وأما  العلماء،  بإجماع  المعتبرة  تنزيله  وشروط  الدين  في  الفقه  أصول  من 

التفصيل فتنتظم في أربع مقدمات، وهي:

رسالات  يحمل  هو)نص/وحي(  أصله  حيث  من  الدين  أن  في  الأولى:  الـمقدمة 

والمرشدين  والوعاظ  والخطباء  العلماء  من  التبليغ  أمانة  حملة  ودور  للناس،  الله 

الخطاب  بصياغة  ينتهي  لا  الله﴾1،  رسالات  يبلغون  ﴿الذين  والمرشدات 

ثمراته  وتحقيق  محله،  ومصادفته  غايته،  بلوغه  مدى  في  وإنما  وحسب،  وإرساله 

غِِين(، فالتدين غاية الدين، ومقياس أثر سداد تبليغه في حياة الناس 
َ
في تدين)المبلَّ

وسلوكهم، ومن هنا فإن تبليغ الدين ليس مجرد إخبار بالرسالة، وإنما هو تبصير 

هو  فذلك  وفعلا؛  وقولا  اعتقادا  قيمها  على  واستقامة  بهداياتها،  وتخلق  بحقائقها 

مقصود رسالة الدين، وتلك ثمرة البلاغ حقا، حيث يصير لتبليغ الدين أثر في تدين 

غ( حينئذ ومنطلقه في )التبليغ( جامعا بين النظر بعََين العلم  ِ
�لِّ
الناس، ويكون دور)المب

من حيث هو وسيلة، والنظر بعََين العمل من حيث هو مقصد وغاية، ويكون تقييم 

مردودية ذلك الدور في الـممارسة الدعوية قائما على أساس علاقة التدين بالدين، 

شتى  في  العمرانية  شؤونهم  تدبير  وواقع  الناس  أحوال  في  الدين  تبليغ  يثمره  وما 

مجالاتها الأسرية والاجتماعية والاقتصادية والبيئية...

الـمقدمة الثانية: في أن إقامة أسباب العمران البشري من حفظ الدين، وذلك لأن 

الشريعة وضعت لحفظ أصول المصالح الضرورية التي لا تستقيم الحياة الإنسانية 

1- الأحزاب: الآية 39.



أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

287

إلا بها، وهي: الدين والنفس والمال والعقل والنسل، ولا يتصور هذا الحفظ إلا بإقامة 

أسباب تلك المصالح- المفضية إلى التنمية-من باب ما لا يتم الواجب إلا به، بحيث 

إذا فقدت أو تطرق إليها الإخلال بنوع من أنواع الفساد عاد على تلك المصالح الكلية 

بالإبطال فلم تجر مصالح الدين والدنيا معا على استقامة، فإن "قوام الدنيا بهذه 

الأسباب، وقوام الدين موقوف على قوام أمر الدنيا ونظامها"1 . فالعالم لا يقوم إلا 

العمران؛ فلو  بها من مقومات  يتعلق  السياسات وما  بالتدبير والاكتساب، وتدبير 

انقطع الناس مثلا عن حرفهم وصناعاتهم وزراعاتهم التي يقوم عليها أمنهم الغذائي، 

ووحدة  العام  الشأن  تدبير  عليها  يتوقف  التي  ولاياتهم  العامة  الولايات  أهل  وترك 

البلاد، وحفظ الدين والدماء والأموال والأعراض، واستقرار الأحوال، وحفظ الأمن، 

حوزة  عن  والدفاع  الفساد،  باب  وسد  النزاعات،   وقطع  الخصومات  في  والفصل 

المعاش وانقطاع طرائق الاكتساب وانعدام  ارتفاع أصول  إلى  البلاد، لأف�ضى ذلك 

الأمن والأمان، ولأدى ذلك إلى انتهاك الحرمات ونهب الممتلكات واستعمار الأوطان، 

وقصاراه فساد الديار وضياع الأديان وخراب الأوطان وهلاك الناس أجمعين. ومن 

بشؤون  المرتبطة  الكفايات  وفروض  الشرعية  السياسة  في  العلماء  أورده  ما  تأمل 

الحياة العمرانية من صور وأمثلة وأحكام ومقاصد يلوح له ما سبق تقريره.

عوائق  أحد  يزال  ولا  شكل  والأخلاقي  القيمي  التحدي  أن  في  الثالثة:  الـمقدمة 

الآثار  اليوم أحد  ينكر  أن  يمكن  بـــإفريقيا2، فلا  تـــــدني مؤشراتهــا  التنمية، وأسباب 

السلبية لأزمة القيم على مقومات النهوض التنموي في المجتمعات الإفريقية، وتكلفتها 

الباهضة على اقتصاد هذه الدول، ومسار تدبير مقدراتها ومواردها، وما يترتب عن 

ذلك من هدر للزمن الحضاري من عمر الأجيال الصاعدة، وتاريخ الشعوب،وتعثر 

المشاريع التنموية.

قضية  ليست-دائما-  بإفريقيا  التنمية  مسألة  أن  يجد  الإفريقي  للشأن  والمتتبع 

1- الوسيط في المذهب للغزالي، 2 /28.

2- ينظر،"التنمية في إفريقيا"، الموقع الرسمي لمنظمة الأمم المتحدة، متاح على الرابط التالي: googl/odmnQ4 وبرنامج 
الأمم المتحدة الإنمائي، تقارير التنمية البشرية، وتقارير منظمة اليونسكو.



مجلة العلماء الأفارقة

288

موارد طبيعية ولا مصادر الطاقة،  ولاغياب الخبرات أو قلة اليد العاملة، وإنما هي 

قضية هذا الإنسان، فهو العنصر الفاعل في التنمية، وتبعا لفكره وقيمه، وتدينه 

وتدبيره، يكون عمرانه الروحي والمادي والأسري والاجتماعي والاقتصادي...

غين للدين بإفريقيا، وهم يحملون رسالة دين جاء أساسا  ِ
�لِّ
ومن هنا حقََّ على المب

يضطلعوا  أن  الصالح؛  والعمل  الأخلاق  مكارم  إلى  والدعوة  القيم،  شأن  لإعلاء 

بدورهم في مواجهة هذا التحدي القيمي والأخلاقي.

والمنهج  الدين،  من  الأسمى  الغاية  هو  التعبد،  قصد  أن  في  الرابعة:  الـمقدمة 

الأسنى في طريق السائرين إلى الله، ومنتهى العابدين العارفين، قال الله تعالى:﴿إِِنا 

الدين  الدين ألا لله  له  مُُخلصا  بالحق فاعبد الله  الكتََاب  إِِليك  أنزلنا 
الخالص﴾ 1، وهو مسلك مجاهدة النفس لتحريرها من مزاحمة الشركاء والأغيار 
والأهواء والشهوات، وتجريد القلب من كل حول وقوة، واستحضار مراقبة الله تعالى 

العبادات والمعاملات والعادات على حد  في مجال  إتقان الأعمال والقيام بحقها  في 

سواء.

 وإذا كان قد اشتهر كون قصد التعبد مطلب أرباب الأحوال الذين يجعلون الكل 

لله،  فإنه لم يفت علماء الأصول والمقاصد في معرض تحديد ماهية أحكام التكليف 

التنبيه على اعتماد قصد التعبد ضابطا في التفريق بين ما يثاب عليه من الواجبات، 

وبين ما لا يثاب عليه منها، وبين الاعتبار الدنيوي والاعتبار الأخروي في إطلاق حكم 

بالاعتبار  العادات  أعمال  صحة  أن  إلى  وذهبوا  الأعمال،  على  البطلان  أو  الصحة 

الدنيوي لا تستلزم صحتها بالاعتبار الأخروي إلا عند قصد التعبد والامتثال، فبه 

تصير العادات عبادات، قال الإمام الشاطبي رحمه الله: "والعادات كلها إذا قصد بها 

امتثال أمر الله عبادات؛ إلا أنه إذا لم يقصد بها ذلك القصد، وجيء  بها نحو الحظ 

. 2 "
ً
 عليها، وإن صح وقوعها شرعـاً

ً
 بها، ولا مثـاباً

ً
، فإذ ذاك لا تقع متعبداً

ً
مجرداً

1- الزمر، الآية:2و3.

2- الاعتصام 1 /436. ينظر مزيد من التفصيل فيما ذكره القرافي رحمه الله في كتاب الفروق، في الفرق الثامن عشر بين 
قاعدة ما يمكن أن ينوى قربة، وقاعدة مالا يمكن أن ينوى قربة، وفي الفرق الخامس والستون بين قاعدة ما يثاب عليه 



أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

289

وإذا كان قصد التعبد بهذه المنزلة العظمى في الدين؛ فإن ترسيخ معناه في مجال 

بمجال  مقارنة  اللازمة  بالعناية  الديني  الخطاب  في  يحظ  لم  والعادات  المعاملات 

العبادات المحضة، ولم يستثمر بما يكفي في الارتقاء بالتدين على مستوى الممارسة 

العمرانية لإكسابها بعدا تعبديا خادما للقيم والتنمية، ومُُعينا على تسديد التدين في 

السلوك المدني والحياة العامة، فضلا عما يُُجليه من مراتب إيمانية وأبعاد جمالية 

وفوائد تربوية وثمرات عملية سيأتي بيان بعضها في المسلك الرابع من المحور الثاني.

 المحور الثاني: مسالك تسديد التبليغ وأثره في التنمية الإفريقية.

يقوم تسديد التبليغ في هذا المحور على أربعة مسالك مقترحة لتجويد الممارسة 

الدعوية والخطاب الديني في العالم الإفريقي، وهي:

 المسلك الأول: في إكساب الخطاب الديني معنى وروحا.

التبليغ تجرد الخطاب الدعوي-إلا قليلا- من روحه الإيمانية  ذلك أن من موانع 

فقه  يقتضيه  وما  وزمانهم،  المخاطبين  لأحوال  مراعاته  وعدم  التربوية،  ومعانيه 

الأولويات في التبليغ بالنظر إلى التحولات التي تعرفها المجتمعات اليوم والتحديات 

التي يعيشها العالم الإفريقي، مما يفقده قوته ونورانيته وأثره في النفوس، وقدرته 

دينيا  خطابا  تجد  قلما  إذ  وجدََّته؛  جاذبيته  ويضعف  غين، 
َ
الـمُُبلَّ في  التأثير  على 

يصطبغ بنفس روحي إيماني يؤثر في الوجدان، ويخترق المواجيد، ويطرق القلوب، 

ويوقظ النفوس من غفلتها، وينمي الوازع الديني فيها، ويتضمن معنى أو معان يتنزل 

ب بالتبليغ أثرا في حياته، ودواء لأدواء 
َ
فيها الدين على واقع الناس فيجد فيه الـمُُـخاطَ

بأسرار  واستبصارا  أوبته،  في  الأمل  لباب  وفتحا  عزائمه،  تقوية  على  وعونا  قلبه، 

الوجود والمصير، وارتقاء بتدينه عبر مراتب الدين ومراقيه الثلاثة: الإسلام والإيمان 

والإحسان، وأذكر هنا ثلاثة مداخل أحسبها معينة فيما نحن فيه:

من الواجبات، وبين قاعدة ما لا يثاب عليه منها وإن وقع ذلك واجبا، وما أورده الشاطبي رحمه الله في تحديد ماهية الصحة 
والبطلان في كتاب الموافقات، 1/ 451 وما بعدها.



مجلة العلماء الأفارقة

290

المدخل الأول: التأهيل الروحي المرتبط بتزكية النفوس وصلاح القلوب، والمعرفة 

بالله تعالى، وصدق الإقبال عليه، وهي حال قبل أن تكون مقالا، يدركها الـمُُشتغل 

ومشاهدة  وجماله،  لجلاله  وتعظيمه  ومحبته  ربه،  من  قربه  بشدة  الدين  بتبليغ 

سابق إفضاله وإنعامه، وبخشيته ومراقبته له في السر والعلن، ولزوم باب الافتقار 

إليه، وكثرة ذكره، ودوام محاسبة النفس، ومجاهدتها لتطهيرها من الأدواء والأهواء، 

مراتب  تتفاوت  الإيمانية  والـمنازل  الأحوال  هذه  قدر  وعلى  العبادة،  في  والإخلاص 

والطاعة  العلم  بركات  من  غيرهم  على  يفتحه  لا  ما  عليهم  بها  الله  ويفتح  العباد، 

 ،1 العلماء﴾  والتبليغ والعمل، قال  الله تعالى:﴿إنما يخشى الله من عباده 

الآخرة  يحذر  وقائما  ساجدا  الليل  ءاناء  قانت  هو  سبحانه:﴿أمن  وقال 

ويرجو رحمة ربه قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون 
إنما يتذكر أولوا الألباب﴾2 .           

يصادف  كي  التبليغ  تسديد  تمام  من  فإن  بالعمل،  العلم  ربط  الثاني:  المدخل 

غ  ِ
�لِّ
الخطاب الديني محله، ويتلقاه الناس بالقبول: العلم والعمل، فالعلم يؤهل المب

ليكون أهلا لتصدر مهمة التبليغ في فقه الدين، وامتلاك مهارات الخطابة وأساليبها، 

وأما العمل فهو يؤهله ليكون أهلا للاقتداء وأخذ العلم والوعظ والتربية والإرشاد 

عنه. ولذلك ورد اقتران الدعوة إلى الله بالعمل الصالح في صفات أولي القول الحسن 

إلى الله وعمل  في قوله سبحانه:﴿ومن أحسن قولا ممن دعا  الواردة 

علامات  من  العمل  العلماء  وجعل   ، المسلمين﴾3  من  إنني  وقال  صالحا 
العلامات:  تلك  بيانه  سياق  في  الله  رحمه  الشاطبي  قال  بالعلم،  المتحقق  العالم 

"أحدها: العمل بما علم، حتى يكون قوله مطابقا لفعله، فإن كان مخالفا، فليس 

بأهل لأن يؤخذ عنه، ولا أن يقتدى به في علم"4 .

1- فاطر: الآية 28.

2- الزمر: الآية 10.

3- فصلت: الآية 32.

4- الموافقات1/ 103.



أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

291

غ في العلم، ولا مهارته في التبليغ،  ِ
�لِّ
فتسديد تبليغ الدين لا يتوقف على منتهى الـمُُبََ

غ على العمل بمقتضاه فحسب - وإن كان ذلك من مستلزماته المعلوم 
َ
ولا حث الـمُُبلَّ

غ نموذجا يقتدى به، فيأخذ  ِ
�لِّ
ون في الـمُُب

ُ
غُ

َ
فضلها ومنزلة صاحبها - وإنما أن يجد المبََلَّ

في البلاغ حتى يصير  غ لا تكتمل مهمته  ِ
�لِّ
المب عنه عمله أخذه بعلمه، وهذا يعني أن 

قدوة للناس، وفي هذا السياق يقول مصطفى صادق الرافعي رحمه الله: "لو أقام 

 
َ
مائةَ ذلك  في  ووضعوا  ووسائلها،  الفضائل  معاني  في  يتناظرون  الناسُُ عشر سنين 

 بأصدق معاني الفضيلة، وخالطوه وصحِِبوه لكان الرجلُُ 
الًا

 فاض
الًا

كتاب، ثم رََأوا رج

الفضيلة  على  وأدلّّ  منها،  الناس  على  وأجدى  المناظرة  تلك  من  فائدة  أكبرََ  وحده 

من مائة كتاب ومن ألف كتاب؛ ولهذا يرسل اُللهُ النبيََّ مع كل كتاب مُُنزل؛ ليعطي 

 وجودها، ويُُخرج الحالة النفسية من المعنى المعقول، وين�شئ الفضائل 
َ
الكلمة قوةَ

الإنسانية بصورة واقعية"1 .

المدخل الثالث: مركزية القرءان الكريم وهيمنته على خطاب تبليغ الدين، فإن 

وذكر  وحي  هو  -بما  الروحية  وخصائصه  النورانية  تعالى  الله  كلام  القرءان  طبيعة 

الخطاب  بتجديد  كفيلة  الربانية  وأسراره   -... وبصائر2  وشفاء  وهدى  ونور  وروح 

من  ويقتبس  بعلاماته،  ويهتدي  روحه،  من  فيه  وينفخ  حياته،  إليه  ليعيد  الدعوي 

القلوب  على  تضفي  التي  الله  كلمات  روح  من  ويستفيد  ببياناته،  ويسترشد  أنواره، 

صبغة وجدانية جمالية، توصل الخلق بالخالق، والأرض بالسماء، والدنيا بالآخرة، 

وتكامل  توازن  في  وسلوكيا  ووجدانيا  معرفيا  الإنسانية  الشخصية  بناء   يخدم  بما 

وانسجام لا ينفصل فيه العقل عن القلب، ولا العلم عن العمل، ولا الإسلام عن 

الإيمان عن الإحسان، ولا حقوق الله عن حقوق العباد، ولا حقوق الفرد عن حقوق 

المجتمع وحقوق الخلق، ولا عمارة الدنيا عن عمارة الآخرة، ولا مصالح الأفراد عن 

مصالح المجتمع....

1- وحي القلم 3/ 41،40.

2- من الشواهد القرآنية في ذلك، وهي كثيرة، قول الله تعالى:﴿وكذلك أوحينا إليك روحا من أمرنا ما كنت تدري ما الكتاب 
في  ما  له  الذي  إلى صراط مستقيم صراط الله  لتهدي  به من نشاء من عبادنا وإنك  نهدي  نورا  ولا الإيمان ولكن جعلناه 

السماوات وما في الارض ألا إلى الله تصير الأمور﴾ الشورى الآيتان: 49 - 50.



مجلة العلماء الأفارقة

292

الأول  الأصل  وهو  الكريم  بالقرآن  يشتغل  لا  للدين  غ  ِ
�لِّ
مُُبََ يتصور  فهل  قيل:  فإن 

من مصادر التشريع؟ قلت: ليس المقصود مجرد الإقرار بذلك مما هو معلوم من 

الدين عند سائر المتدينين فضلا عن حملة أمانة التبليغ، ولكن المراد هو الاشتغال 

الوظيفي بالقرءان الكريم بحيث يكون لكلام الله تعالى في تبليغ الدين الصدارة رُُتبة 

ووظيفة، وذلك من خلال هيمنته على تأطير القضايا والمفاهيم المتداولة في الخطاب 

بأخلاقه  والتخلق  الإيمانية،  حقائقه  وتداول  التربوية،  مفاهيمه  وتبليغ  الديني، 

غين بـآي الذكر وبصائره تلاوة وتزكية وتدبرا للتحقق بأحكامه، 
َ
السنية، وربط الـمُُــبََـلَّ

والاهتداء بحِِكمه. 

إن الغاية إذن هي التمكين لكلام الله تعالى في الخطاب الديني حتى يكون اشتغال 

غين بالقرءان وفي القرءان لا حول القرءان وعن القرءان، والفرق بينهما ظاهر  ِ
�لِّ
المب

في تسديد التبليغ روحا ومعنى. 

ويكفينا في هذا المدخل أنه منهج نبوي أصيل في التربية والدعوة والبلاغ كما تشهد 

له وظائف النبوة المؤسسة على القرءان الكريم تلاوة وتزكية وتعليما وحكمة، قال 

يتلو عليهم  منهم  الأميين رسولا  في  بعث  ذَِِلَّي  ا الله جل جـلاله:﴿هو 

قبل  من  كانوا  وإن  والحكمة  الكتاب  ويعلمهم  ويُزُكيهم  آياته 
لفي ضلال مبين﴾1 .

المدخل الرابع: استثمار البعد التربوي المقاصدي، فإن نظرية المقاصد التي أسس 

الله)ت790ه(  رحمه  الشاطبي  إسحاق  أبو  المالكي  الإمام  قواعدها  وقعد  معالمهما 

في  تجديدا  كانت-أيضا-  وإنما  الفقه وحسب،  علم أصول  بنية  في  تجديدا  تكن  لم 

بنية الفكر التربوي الإصلاحي، تجديد أضفى على قضايا الدرس الأصولي، ومسالك 

النظر الاجتهادي والخطاب الديني وأفعال المكلفين صبغة تعبدية، ونظرا كليا وبعدا 

عمرانيا نحن بحاجة إلى استثماره في إعادة تشكيل الوجدان الإنساني، وبناء العمران 

الإفريقي والإنساني لتحقيق غاية الخلق وسعادة البشرية في المعاش والمعاد. 

1- الجمعة، الآية:2.



أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

293

فقد صارت قضية الامتثال وإخراج الإنسان عن داعية هواه حتى يكون عبدا لله 

 على تصرفات المكلف 
ً
 وأصلا حاكماً

ً
اختيارا كما هو عبد لله اضطرارا مقصدا شرعياً

 
ً
، مُُفتياً

ً
 كان أو مُُتعلماً

ً
الدينية وحركاته العمرانية ووظائفه الكسبية الدنيوية عالماً

من  وتدبيره  المكلف  بفعل  الارتقاء  في  معتبرا  ومسلكا   ،
ً
أجيراً أو   

ً
مديراً  ،

ً
مُُستفتياً أو 

صفته )الإنسانية( التي يشترك فيها مع بني جنسه من جهة الخلق والإيجاد والإحياء 

والإنعام إلى غير ذلك من صور القهر الرباني والعبودية الاضطرارية التي لا يشذ عنها 

أحد من خلق الله تعالى بمقت�ضى أمره الكوني القدري إلى مقام العبودية الاختيارية 

التي تميزه عن سائر خلقه وتسمو به عبر منازل الإيمان ومقامات الإحسان معرفة 

النفع لجميع  في جريان  بمولاه، ورضا بقضائه وقدره، وعزيمة على الإصلاح ورغبة 

الخلق، و بصيرة بحقيقة وجوده الدنيوي ومآله الأخروي.

م تعُُد الأحكام الشرعية في النظر المقاصدي مجرد أحكام تكليفية ذات رسوم 
َ
 ولَ

مستجدة،  ووقائع  طارئة  ونوازل  مُُعيََّنة  مسائل  في  تصدر  جامدة  وقوانين  وحدود، 

مُُعينا على ضبط  تعالى، ومرشدا  إلى الله  الطريق   آيات لإبصار علامات  بل صارت 

موازين معرفة الخير من الشر، والحلال من الحرام، والحق من الباطل، والنور من 

الظلمات، والهدى من الضلال والعدل من الجور، والمعروف من المنكر والمصلحة 

من المفسدة، وصار لها مفهوم يتجاوز ضبط ظواهر الأفعال بحدود الأثر الدنيوي 

يهتدي  تعبدي  تربوي  إلى معنى  الدنيا،  بفناء  آثاره  وتنتهي  المكلف  به ذمة  تبرأ  الذي 

بين  الجامع  الحقيقي  التعبدي  بمعناه  العمران  على  الدلالة  في  الأخـروي  بالقصد 

 .
ً
 وأجراً

ً
، وبين عمارة الآخرة منزلة وثواباً

ً
 وصلاحاً

ً
عمارة الدنيا نفعاً

وصارت صناعة الفقه وتصرفات المفتي محكومة بصفته الكلية في الدين )الإمامة 

العلمية(، ومقامه التربوي في الأمة )الإمامة التربوية(، وبدوره الرسالي في التوقيع عن 

التبليغ  في  اللـه عليه وسلم  العالمين، والنيابة عن سيد الأنبياء والمرسلين صلى  رب 

والبيان قولا وفعلا وتقريرا. 



مجلة العلماء الأفارقة

294

المسلك الثاني: في تصحيح مفهوم العبادة في ضوء التكليف العمراني 

وموجب التصحيح أن من عوائق التنمية اليوم قصر معنى العبادة على الشعائر 

التعبدية المحضة من غير التفات إلى ما أناطه الله بالناس من التكليف التعبدي في 

عمارة الأرض، وهو ما انعكس سلبا على دور الفرد في القيام بمسؤوليته في الإصلاح 

العبادات من جهة أفعالها وحركاتها وأوقاتها-  والتنمية، فصار حرصه على شعائر 

الأسرية  بواجباته  القيام  على  حرصه  وزان  غير  على  بالأصالة-،  مقصود  أمر  وهو 

وإتقان أعماله المتعلقة بالمصلحة العامة.

عرض  في  سياقاتها  وتأمل  النبوية،  والسنة  الكريم  القرآن  نصوص  استقرأ  ومن 

قضايا الدين والدنيا، وأبصر أسرار التنزيل، وتلقى رسائل الذكر الحكيم؛ أدرك أن 

للتكليف الشرعي مقصدين لا ينفك أحدهما عن الآخر في التصور الإسلامي لغاية 

التعبد  بقصد  العمل  يربط  إيماني  تعبدي  مقصد  الدنيا:  هذه  في  البشري  الوجود 

امتثالا لله تعالى وابتغاء ثوابه، ومقصد عمراني يربط العمل بقاعدة الاستصلاح في 

إقامة أصول المصالح والسعي في تحصيل أسبابها للحفاظ على مقومات الحياة التي          

لا تستقيم عمارة الأرض وصلاح المعاش إلا بها.

لله  ومماتي  ومحياي  ونسكي  صلاتي  إن  تعالى:﴿قل  قوله  تدبر  ومن 

رب العالمين﴾1، ووقف عند ما قرره الأئمة الأعلام من أن "مصالح الآخرة لا تتم 
إلا بمعظم مصالح الدنيا"2 ، وأن "الواجب العيني لا يقوم إلا بالواجب الكفائي"3 ، 

أبصر ذلك التصور الجامع بين المقصدين، وأدرك أن لمفهوم العبادة في الإسلام ذوق 

خاص، ومعنى شامل يجمع بين مصالح الدنيا ومصالح الآخرة، وبين مصالح الأفراد 

العيني المتعلق بمسؤولية كل شخص في  التكليف الشرعي  ومصالح الأوطان، وبين 

نفسه أو في ما يرتبط به في أسرته وخاصة قرابته، وبين التكليف الشرعي العمراني 

1- الأنعام، الآية: 164

2- ينظر الموافقات، 2 /301.

3- قواعد الأحكام في مصالح الأنام، 2 /51.



أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

295

المتعلق بعلاقة المكلف بغيره وبدوره الأسري والمجتمعي والوطني والإنساني1 .

ومن مقتضيات تصحيح مفهوم العبادة في الخطاب الديني الحرص على ما يأتي:

والدنيا،  الدين  قضايا  عرض  في  بالتوازن  يتسم  ديني  خطاب  أ-تقديم 

وذلك  والعامة،  الخاصة  العباد  وحقوق  الله  حقوق  مراعاة  في  والوسطية 

قصد توعية الإنسان بالعلاقة الشرعية المتوازنة بين الواجبات العينية والواجبات 

الكفائية، وبموقع التكليف العمراني في مراتب العبادة، وتبيين أن فلسفة التشريع 

الإسلامي قائمة على بناء العمران البشري وتدبير الشؤون الدينية والدنيوية لحياة 

الأفراد والجماعات وفق منهح  تتكامل فيه التكاليف الدينية مع الوظائف الدنيوية،  

ومصالح الدنيا مع مصالح الآخرة، والمصلحة الخاصة مع المصلحة العامة بلا إفراط 

وهو  آخر.  طرف  حساب  على  طرف  إلى  ميل  ولا  لو، 
ُ
غُ لا  و  تشدد  ولا  تفريط،  ولا 

مقت�ضى الوسطية التي ربى عليها المصطفى صلى الله عـليه وسلم صحابته، فعن أبي 

جُُحََيْْفََة عن أبيه قال: "آخى النبي صلى الله عـليه وسلم بين سلمان وأبي الدََّرْْداء، فزار 

ة؛ فقال لها: ما شأنك؟ قالت: أخوك أبو 
َ
لَ ِ

�ذِّ
سلمان أبا الدرداء، فرأى أم الدرداء مُُتََبََ

ل قال: 
ُ
الدرداء ليس له حاجة في الدنيا. فجاء أبو الدرداء فصنع له طعاما، فقال:كُ

فإني صائم قال: ما أنا بآكِِل حتى تأكل؛ فأكل، فلما كان الليل ذهب أبو الدرداء يقوم، 

مِِ 
ُ
قال: نم، فنام، ثم ذهب يقوم؛ فقال: نم، فلما كان من آخر الليل قال سلمان: قُ

الآن. فصليا، فقال له سلمان: إن لربك عليك حقا، ولنفسك عليك حقا، ولأهلك 

عليك حقا؛ فأعط كل ذي حق حقه. فأتى النبي صلى الله عليهـ وسلم فذكر ذلك له؛ 

1- يقول فريد الأنصاري رحمه الله في هذا السياق: "ومعنى العبادة: الخضوع والانقياد الطوعي لله، بالدخول تحت رِِبقة 
الإيمان قولا وعملا، اعتقادا وسلوكا. وهي مراتب: أولاهن: توحيد الله وإخلاص الدين له، والثانية: الدخول تحت تكاليف 
الإسلام  أركان  من  الفضائل  بأمهات  التخلق  ويعتبر  والحرام.  الحلال  أحكام  وسائر  المحضة،  العبادات  من  الشريعة 
الإسلام.  في  العملية  العبادات  مدار  هو  الذنوب؛  وكبائر  الكبرى،  المحرمات  من  الرذائل  أمهات  عن  والتخلي  الخمسة، 
الزراعات والصناعات والتجارات،  المعاش، وتطوير  إلى عمران الأرض، وإصلاح  السعي  للعبادة، فهي:  الثالثة  المرتبة  أما 
الكوني؛ بما يحقق ضمان قيام المرتبتين الأولى والثانية.كل ذلك مشمول  وتسخير الطاقات المبثوثة في الأرض ومحيطها 
بمعنى العبادة، إذا ضبط بهذا الترتيب المقاصدي. فتكون الدنيا خادمة للآخرة، وتكون حركة الإنسان بهذا الميزان كلها 
عبادة لله رب العالمين، لا يشذ منها �شيء البتة، حتى نومه واسترواحه. وبذلك يفهم الحصر الجامع المانع من قوله تعالى: 

﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون﴾" مجالس القرآن، 2 /136.



مجلة العلماء الأفارقة

296

فقال النبي صلى الله عـليه وسلم: صدق سلمان"1 .

في  بأثرها وثمراتها  العبادات المحضة من صلاة وزكاة وصوم وحج  ب- ربط 

التدين، فكما أن للعبادات المحضة أحكاما فقهية تضبط كيفياتها وأوقاتها وأقوالها 

جََلي حقيقة ما التبس 
ُ
ومقاديرها، فإن لها أسرارا إيمانية وآثارا اجتماعية وأخلاقية تُ

ر حاله في  ّ�يِّ
ص

ُ
بالـمُُتدين من صفات في كونه مسلما أو مصليا أو صائما أو حاجا، وتُ

ميزان المراقبة الإلهية والمجتمعية بين مراقبة حاله في القيام بحق العبادة أداء ظاهرا 

وباطنا، وبين مراقبة آثار تلك العبادات في سعيه ومعاملته وسيرته بين الناس. وقد 

تواتر في كتاب الله تعالى وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم ما لا يح�صى من الشواهد 

الأخلاق،  بمحاسن  والعبادة  الصالح،  بالعمل  الإيمان  ربط  على  الدالة  النقلية 

نذكر منها، قوله تعالى:﴿من عمل صالحا من ذكر أو أنثى وهو مومن 

فلنحيينه حياة طيبة﴾2، وقوله سبحانه:﴿إن الصلاة تنهى عن الفحشاء 
الـله عليه وسلم "من لم يدع قول الزور والعمل به،  والمنكر﴾3 ، وقوله صلى 
فليس لله حاجة  في أن يدع طعامه وشرابه"4، بل ورد التنبيه على أن سوء الأخلاق 

في معاملة الناس وانتهاك حرماتهم في العرض والنفس والمال من محبطات العبادات 

المحضة، وممحقات ثوابها، الموجبة لعقاب الله تعالى، والموذنة بخراب العمران، وفي 

حديث المفلس تبصرة بهذه الحقيقة، ونذارة بسوء عاقبة أصحابها، فعن أبي هريرة 

ر�ضي الله عنه أن رسول الله صلى الله علـيه وسلم قال:"أتدرون ما المفلس؟ قالوا: 

المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع. فقال: إن المفلس من أمتي، يأتي يوم القيامة 

بصلاة وصيام وزكاة، ويأتي قد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم 

هذا، وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته وهذا من حسناته. فإن فنيت حسناته 

قبل أن يق�ضى ما عليه، أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح في النار" 5.

1- صحيح البخاري، كتاب الصوم، باب من أقسم على أخيه ليفطر في التطوع ولم ير عليه قضاء إذا كان أوفق له، 2 /53.

2- النحل، الآية: 97

3- العنكبوت، الآية:45.

4- صحيح البخاري، كتاب الصيام، باب أمر الصائم بحفظ لسانه وجوارحه عن المخالفات والمشاتمة ونحوها.

5- صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم.



أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

297

ج-تسديد الممارسات التعبدية الـمتصلة بنفع الغير من سائر وجوه الإحسان 

والتكافل والتضامن لخدمة التنمية في المجتمعات الإفريقية، وذلك من خلال 

حض الناس على الإنفاق والبذل والتضامن وبيان منزلتها في الدين وثمراتها في صلاح 

أحوال الفرد والمجتمع، وإرشاد المحسنين إلى تسديد إحسانهم ليكون خادما لما هو 

أعم نفعا وأعظم أجرا وأسد في مجالات التنمية في الدول الإفريقية، ويراعي ضرورات 

المجتمعات، ويلبي حاجاتهم، ويخفف من وطأة الفقر والمجاعة والجفاف والأمية، 

والحروب، ويسهم في تحقيق الأمن الصحي والغذائي.....

المصلحة  خدمة  في  المشتركة  بالمسؤولية  الوعي  تجديد  في  الثالث:  المسلك 

العامة، ورعاية حقوق المواطنة وقواعد العيش المشترك في الخطاب الديني.

إن إسهام الخطاب الديني في بث روح المسؤولية المشتركة ورعاية حقوق المواطنة 

الإنساني،  الاجتماع  قواعد  من  باعتبارها  آكد،  أمر  المشترك  العيش  وقواعد 

ومقومات الاستقرار المجتمعي، وإحدى الضمانات الأساسية لبناء العمران البشري 

وتحقيق التنمية، فنظام العالم لا يقوم إلا بالتدبير والاكتساب، والأحوال الخاصة 

والمجتمعات  الأفراد  شؤون  تنتظم  ولا  العـامة،  الأحـوال  باستقامة  إلا  تستقيم  لا 

والدول إلا بتعاون الجميع، فبذلك تتحقق المصلحة المقصودة والتنمية المنشودة، 

فلا سعادة دنيوية تطلب، ولا مصالح مجتمعية تجلب إلا إذا تضافرت الجهود في 

بناء عمران مجتمعي وتحقيق نهضة تنموية. وما أجمل تصوير رسول الله صلى الله 

علـيه وسلم مُُجتمع المومنين في قوله صلى ااـله عليه وسلم: "مثل المومنين في توادهم 

له سائر  تداعى  منه عضو  اشتكى  إذا  الواحد  الجسد  وتعاطفهم كمثل  وتراحمهم 

الجسد بالسهر والحمى"1 .

وأما التوعية بحقوق المواطنة وقواعد العيش المشترك، فبتجديد الوعي بحقيقتها 

وحقوقها، خاصة عند استحضار واقع البنية الاجتماعية للدول الإفريقية، وطبيعة 

مكوناتها، وخصوصياتها الطائفية والدينية واللغوية والعشائرية وتقاليدها وعاداتها 

1- صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، 974.



مجلة العلماء الأفارقة

298

مُُجرد  ليست  التبليغ  تسديد  في  الـمرادة  المواطنة  أن  غير  المتنوع،  الثقافي  وتراثها 

الصادقة،  المواطنة  وإنما هي  أو طائفية،  أو دعوة لعصبية،  انتماء جغرافي فقط، 

والكلمة الجامعة التي يُُجسدها الـمواطن في عمارة الأرض بقيمه الحضارية، ووفائه 

الراشدة،  وسياسته  الـمُُنتج،  وإعلامه  النافع،  وعلمه  الحسن،  لقه 
ُ

وخُ بواجباته، 

ووفاء  وأمانة،  بمسؤولية  يؤديها  التي  والتعليمية  العلمية  ورسالته  الـمُُتقن،  وعمله 

لمصلحة الوطن، وتفانٍٍ في خدمته.

المسلك الرابع: في بيان أثر قصد التعبد في بناء العمران البشري

الحظ،  البناء على قصد  أدناها  والنية مراتب،  القصد  الأعمال على  تأسيس  إن 

به  يبتغي  الذي  القصد  فهو  الحظ  قصد  فأما  التعبد،  قصد  على  البناء  وأعلاها 

صاحبه مجرد النفع الدنيوي المحض استجابة لباعث نفسه أو تلبية لرغبة جبلية 

أو شهوة أو مصلحة خاصة غافلا عن أصل التشريع. وأما قصد التعبد فهو القصد 

الذي يخلص فيه العبد النية لله تعالى، وهو صورتان لكل صورة منهما رتبة مقاصدية 

ومنزلة إيمانية ومقام من مقامات الدين وأثر في مستوى تدين الناس وسلوكهم: 

الإذن  من حيث  القيام على حظه  الفعل  من  المكلف  يقصد  أن  الصورة الأولى: 

الشرعي لا الاسترسال الطبيعي فلم يقدم على الفعل إلا من باب الإذن إعلانا منه 

عبديته  على  وعلامة  خالقه،  لحقوق  وأداء  الإلهي،  التكليف  بمقتضيات  لتسليمه 

لله وامتثاله لأمره، وتأدبا مع مولاه كما لا يتقدم العبد بين يدي سيده، ولسان حاله 

يقول: ربي ما قمت وأقدمت على هذا الفعل إلا بإذنك بحيث لو لم تأذن لي به لتركته، 

فهو إنما يعمل من حيث طلب منه العمل، ويترك من حيث طلب منه الترك. ومن هنا 

كان -كما يقول الشاطبي- عاملا بمقت�ضى العبودية واقفا على مركز الخدمة لكنه 

بنسبة ما1 ، وإنما كان كذلك أي بنسبة ما لكونه طلب الحظ من حيث أمره الشرع 

غير غافل عن أصل التشريع،  إذ لم يتصرف إلا لها فأخذ ما أذن له فيه من حيث 

الإذن وامتنع مما منع منه مقتصرا على ماله فيه حاجة من جهة استجلاب حظه أو 

1- الموافقات، 2 /339.



أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

299

حظ من له فيه حظ فكان قصده التعبدي بهذا الوجه خاصا غير عام .

  والصورة الثانية: أن يقدم العبد على العمل بنية وقصد عام يبتغي به وجه الله 

تعالى ويراعي مقاصد الشريعة الأصلية ومصالحها الكلية، والقيام بأمانة الاستخلاف 

في الأرض؛ فهو بالإضافة إلى  أنه أقدم على الفعل من باب الإذن كصاحب الصورة 

ابتغاء سبيل الله، وجعل منطلق حركته ما  أنه لما كان قصده من عمله   الأولى إلا 

استشعره من كونه عبدا لله وخليفته في الأرض، وأن ربه جل في علاه سخره لعمارة 

أنزل  أحوالهم،  وصلاح  مصالحهم  لتحقيق  سببا  وجعله  فيها،  واستعمله  الأرض 

خدمتهم؛  على  الحريص  المسلمين  على  الوالي  منزلة  أعماله  من  عمل  كل  في  نفسه 

فكان قصده بذلك عاما لا خاصا، لأنه لم ينظر إلى عمله من جهة حظه فقط وإنما 

من جهة ما عليه من حقوق الله وحقوق العباد.  وكلما كان القصد عاما كان الأجر 

أعظم. فعلى قدر النية في الإطلاق والتقييد والعموم والخصوص يكون قدر العمل 

في الأجر والثواب، فإنما يبلغ ثواب المكلف مبلغ قصده، فإنما الأعمال بالنيات، وإنما 

لكل امرئ ما نوى. 

وبيان ذلك بالمثال ثلاثة نفر اشتغلوا بالتجارة-ويقاس على التجارة غيرها-، فأما 

الأول  فقد أجرى معاملاته على الكسب الحرام قصدا  وفق ما تمليه عليه أهواؤه، 

ما  إلى  ملتفت  غير  التشريع،  أصل  عن  غافلا  طبعه  ودواع  شهواته،  إليه  وتدعو 

تقتضيه أحكام الشرع من قواعد الكسب الحلال، فكان فعله بالاعتبارين الدنيوي 

والأخروي باطلا بإطلاق، وكان عليه وزر ما انتهكه من حرمة الشرع وأكل أموال الناس 

النفع  بقصد  لكن  فيه  له  أذن  ما  جهة  من  العمل  أخذ  فقد  الثاني  وأما  بالباطل، 

الشخ�صي فهو لم يتصرف فيه إلا من جهة الإباحة الشرعية لا من جهة الاسترسال 

أو  له فيه حظ من زوج  أو من  نفسه  لكنه قصر غرضه على جلب حظ  الطبيعي 

ولد؛ فكان فعله صحيحا بالاعتبارين معا لكن نسبته بالاعتبار الأخروي ودرجته في 

الشاطبي عن  قال  العمل من وجه محمود،  في  ما قصده  وزان  والثواب على  الأجر 

صاحب هذه المرتبة: "وإن فرضناه قام على حظه من حيث أمره الشارع، فهو عبادة 



مجلة العلماء الأفارقة

300

بالنسبة إليه خاصة، وإن فرضناه كذلك فهو خارج عن داعية حظه بتلك النسبة"1. 

لكنه  الإذن  أخذ عمله من جهة  في  الثالثة  المرتبة  الثالث فقد شارك صاحب  وأما 

من جهة القصد كونه أنزل نفسه في التجارة مع الخلق في حكم الوالي على المصالح 

إلى  ينظر  تجده  لهم فلا  النفع  تحصيل  حقوقهم قاصدا  مراعيا  للمسلمين  العامة 

عمله إلا من باب حفظ كلي من كليات الشريعة ومراعاة النفع العام خدمة لدينه 

ووطنه وأمته 2.

مسائلا  وإنفاقه  كسبه  في  وبيعه  شرائه  في  العام  القصد  لهذا  مستحضرا  فتراه 

نفسه فيما ينفع إخوته من أهل بلده ووطنه وبني جنسه عموما، فكان قصده عاما 

لا خاصا كسابقه وكان أجره أعظم وثوابه أكبر ففاق غيره في المرتبة والأجر. وما قيل 

عن التجارة يقال عن غيرها في شتى مجالات العمران البشري.

      إن دور حملة أمانة تبليغ الدين في بيان أثر قصد التعبد في بناء العمران البشري 

وتحقيق التنمية بإفريقيا، ليست دعوة للتجرد من الحظوظ المشروعة مطلقا، وإنما 

الغاية تمييز الحظوظ المعتبرة شرعا عن غير المعتبرة، ثم تبصير الناس بثمرات بناء 

على  العمراني  التكليف  بناء  أن  ذلك  والآخرة.  الدنيا  في  التعبد  قصد  على  الأعمال 

قصد التعبد يََحمل المسلم على تمتين صلته بالله عز وجل، وعلى ترجمة تجلياته 

الروحية وثمراته الإيمانية في الواقع، بحيث يجعله ينخرط في بناء العمران المجتمعي 

بإيجابية، ويُُسهم في المحافظة على هوية وطنه، وخدمة الحضارة الإنسانية بفعالية 

وتوازن لا ينفصل فيه الدين عن الدنيا، ولا عمران القلوب عن عمران البلاد، ولا 

لباريه،  انتسابه  العبد  فيه  يعلن  توازن  السماء،  وحي  عن  الأرض  حركة  فيه  تنفك 

وتسليمه لأمر خالقه، يغمره اليقين في الله والإخلاص في القصد، والصدق في القول 

والعمل. فيحدوه الشوق إلى عمارة الدنيا بالخير كما يحدوه الشوق إلى عمران القلب 

بحقائق الإيمان فرارا إلى الله تعالى عبر محاريب الساجدين، وسحر القائمين وأنس 

المستغفرين الأوابين، لا يمنعه في ذلك حظ دنيوي أو هوى نف�سي أو طمع شخ�صي 

1- الموافقات، 2 /337.

2- ينظر الموافقات، 2 / 324 - 327.



أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

301

عن القيام بحق الأمانة وواجب الاستخلاف في حفظ دينه، والذب عن ثغور وطنه 

وخدمة مصالح أمته في سائر مجالات العمران البشري التي هيأه الله لها، فلا تجده 

بنيانه، ومكونا من مكونات  بِِنة من لبنات 
َ
بعد ذلك إلا فاعلا في صلاح مجتمعه ولَ

تشييد صرحه وتخليد ذكره.

 كما أن قصد التعبد يحصن الفعل من كل قصد �سيء، ويصحح المقاصد والنيات 

عبادات،  العادات  ويُُصير  التعبد،  قصد  رده  الله  غير  قصد  للعبد  عرض  إذا  حتى 

ويجعل سلوكه وتدبيره في مختلف مجالات العمران البشري تخرج من دائرة الحظوظ 

الجزئية إلى حيز النظر المصلحي الكلي الذي يربط العبد بخالقه، وبمصيره الأخروي، 

وبرسالته في الحياة، وتعظم فائدته في الدنيا، وأجره في الآخرة.

 فقصد التعبد صمام أمان يضمن لأرباب الوظائف العمرانية الإخلاص في العمل، 

وتعيق  الإصلاح،  جهود  تعترض  التي  الذاتية  العوائق  من  والتجرد  فيه،  والإتقان 

إلى تحقيق رغباته الشخصية عامل بنفسه  العامل من أجل الوصول  التنمية. إن 

ولنفسه فقط. وأما العامل من أجل الوصول إلى مقام )التعبد المحض( فهو عامل 

لله، ولذلك كان عاملا للناس أجمعين  1.

       

1- أبجديات البحث في العلوم الشرعية، 24 و25 و26.



مجلة العلماء الأفارقة

302

لائحة المصادر والمراجع:

• القرآن الكريم.	

• المنهجي، 	 التأصيل  في  محاولة  الشرعية،  العلوم  في  البحث  أبجديات 

فريدالأنصاري، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، منشورات الفرقان. 

• )ت 	 الشاطبي  اللخمي  محـمد  بن  مو�سى  بن  إبراهيم  إسحاق  أبو  الاعتصام، 

790هـ(، تحقيق سليم بن عيد الهلالي ، دار ابن عفان للنشر والتوزيع، ط.1، 

1418هـ  - 1997م.

• أبو عمر يوسف 	 الحافظ  المعاني والأسانيد، الإمام  الموطأ من  في  لما  التمهيد 

ابن عبد الله بن محـمد بن عبد البر النمري الأندل�سي )368هـ- 463هـ(، تحقيق 

أسامة بن إبراهيم ، الناشر الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، القاهرة، ط 

الأولى،1420ه - 1999م

• صحيح البخاري، الإمام البخاري أبو عبد الله محـمد بن إسماعيل بن إبراهيم 	

بن المغيرة بن بردزيه البخاري الجعفي )ت 256هـ(، دار الفجر للتراث القاهرة، 

ط، 1426هـ - 2005م.

• صحيح مسلم المسمى الجامع الصحيح، أبو الحسين مسلم بن الحجاج ابن 	

بيروت، ط، 1423هـ- العصرية صيدا  المكتبة  النيسابوري،  القشيري  مسلم 

2002م.

• فتح الباري شرح صحيح البخاري، ابن حجر العسقلاني، دار المعرفة، بيروت، 	

1379ه.

• الفروق، الإمام شهاب الدين أبو العباس الصنهاجي المشهور بالقرافي، وبهامشه 	

إدرار الشروق على أنواء الفروق لابن الشاط، تحقيق عبد الحميد هنداوي، 

المكتبة العصرية، صيدا- بيروت.



أثر تسديد التبليغ في التنمية الإفريقية بين قصد التعبد وفقه العمران البشري

303

• قواعد الأحكام في مصالح الأنام، سلطان العلماء أبو محمد عز الدين عبد 	

اللطيف  عبد  وصححه  ضبطه  السلمي)ت660هـ(،  السلام  عبد  بن  العزيز 

حسن عبد الرحمان، دار الكتب العلمية، ط.1، 1420هـ- 1999م.

• من 	 الكريم  للقرآن  المنهاجي  الهدى  رسالات  في  مدارسات  القرآن،  مجالس 

التلقي إلى البلاغ، تأليف فريد الأنصاري، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع 

والترجمة، القاهرة ، مصر ، ط1، 1432ه - 2011م.

• )ت 	 الشاطبي  اللخمي  محـمد  بن  مو�سى  بن  إبراهيم  إسحاق  أبو  الموافقات، 

790هـ(، ضبط  نصه وقدم له وعلق وعليه وخرج أحاديثه أبو عبيدة مشهور 

ابن حسن آل سلمان، دار ابن عفان، ط.1، 1417هـ - 1997م.

• الوسيط في المذهب، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي )ت505ه(، تحقيق 	

القاهرة،ط1،  السلام،  دار  تامر،  محـمد  محـمد  وإبراهيم  محمود  أحمد 

1417ه.

• الجويدي، 	 درويش  به  واعتنى  راجعه  الرافعي،  صادق  مصطفى  القلم،  وحي 

المكتبة العصرية، صيدا، بيروت.





أبحاث ودراسات




