
تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي وأثره في تحقيق الحياة الطيبة

119

تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي

 وأثره في تحقيق الحياة الطيبة 

ذ. رقية أحمد منيه

عضو فرع مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة 

بالجمهورية الإسلامية الموريتانية

مقدمة

الحمد لله الذي امتن على عباده المؤمنين بإرسال الرحمة المهداة للعالمين، فجعله 

إلى  الوصول  أراد  لمن  الدين  بتبليغ  وأمره  المستقيم،  الله  صراط  إلى  به  يهدي  نورا 

أسنى المطالب وأفضل الرغائب، فقال في الكتاب العزيز: ﴿إَِِنَّ فِِي هََذََا لَبَََلاَغًًَا 

القائل  المختار،  النبي  الأتمان الأكملان على  عََابِدِِِينََ﴾1، والصلاة والسلام  لِِقََوْْمٍٍ 
هُُو  مََنْْ   

َ
غَ ِ

�لِّ
يُُبََ ن 

َ
أَ عََسََ�ى  اهدََ 

َ
الشَّ فإنََّ  ائب 

َ
الغَ اهدُُ 

َ
الشَّ غ 

ّ
»ليُُبََلّ عنه:  الصحيح  في 

هُُ«2، وعلى آله الأخيار، وصحبه الأبرار، صلاة تغفر بها الذنوب، وتستر 
ْ
ه مِِنْ

َ
ى لَ

َ
وْْعَ

َ
أَ

العيوب، وتكفينا بها همي الدنيا والآخرة.

وبعد؛

القويم من  الدين  إليه  بين ما يدعو  التباين الحاصل  فإنه لا يخفى على ذي لب 

إصلاح الأقوال والأفعال، وبين واقع النّّاس الذي يتردى في المهالك، فلا تخطئ العين 

مظاهر رقة التدين، وابتعاد فئات كثيرة من المجتمعات عن تعاليم الإسلام الرامية 

الأرض،  في  ويمكث  الناس  ينفع  ما  على  والحرص  الدارين،  في  السعادة  تحقيق  إلى 

وليس السياق الإفريقي نشازا، من واقع الأمة مع ما يبذل من جهود طيبة، نرجو 

أن تغرس غراس خير، تكون شجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء، تؤتي أكلها 

1- الأنبياء: 106.  

2- صحيح البخاري، كتاب العلم، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم رب مبلغ أوعى من سامع، )حديث رقم:67(.



مجلة العلماء الأفارقة

120

في  النّّاس  ينفع  ما  إلى  للوصول  السبل  أنجع  تدارس  ذلك  ربها، ومن  بإذن  كل حين 

البلدان الإفريقية، ولعل الجهد الطيب الذي أنتج وثيقة "ميثاق العلماء الأفارقة"، 

يعتبر من السبل السالكة، إذ يبيّّن مهام العلماء وقيامهم بأمانة التبليغ؛ "إن لعالم 

الأمة مشروعية كبرى توجب عليه أن يؤدي حق  علمه في أي مكان أوجده الله فيه، 

 عن النبي صلى 
ُ
بإحسان تبليغه، وإجادة تقريبه، وتحصيل النّّفع الـمُُمْْكِِن به النيابةُ

الله عليه وسلم في تلقينه، والاقتداء به في تمثيله، مع الحرص على الدعوة إلى الخير 

عن  اللبس  ولرفع   ، وسلم"1  عليه  الله  صلى  ملته  لأتباع  المرجوة  الهداية  وتحقيق 

المعاني المقصودة، كان من المناسب سبر المحاور الأساسية لتقريب الفهم لما ينبغي 

تصوره لإنجاز خطة متكاملة لسبل لتبليغ.

المحور الأول: أساس تبليغ الدين وتحقيق ثماره الطيبة

إن مهمة التبليغ من أعظم وأخطر المهام، لذلك كان اختيار صفوة البشر لحمل 

أمانة ناءت بها السماوات والأرض، فاختار الله تعالى الرسل عليهم السلام مبشرين 

﴿رُُسُُلًاً  تبارك وتعالى:  الـمََحجََّة، يقول الحق  إلى  ومنذرين لإقامة الحجّّة والهداية 

بََُمُّشّّرِِينََ ومُُنْْذِِرِِينََ لِيِلاّّ يَكَُُونََ لِِلَنَّاسِِ عََلَىَ الِلهِ حُُةٌٌَجَّ بعْْدََ السُُُرُّلِِ وََكَاَنََ 
اللهُُ عََزِِيزًًا حََكِِيمًًا﴾2 ،  قال صاحب الجامع لأحكام القرآن3: "﴿ومُُنْْذِِرِِينََ لِِيلاّّ 
يَكَُُونََ لِِلنّّاسِِ عََلَىَ الله حُُةٌٌَجَّ بعْْدََ السُُُرُّلِِ﴾ فيقولوا ما أرسلت إلينا رسولا، وما 

بِِذِّيِنََ حَتَّى نَبَْْعََثََ رسُُولًاً﴾4". أنزلت علينا كتابا، وفي التنزيل: ﴿ومََا كَُنَّا مُُعََ

هذا من فضل الله على الناس، أن تكون البشارة لمن أطاع الله ليسلك سبيل الهدى، 

عقبيه،  على  ونكص  وخالف  ع�صى  لمن  والنذارة  والأخروية،  الدنيوية  بالسعادة 

التصديق  أمر  شأن  كان  ولما  الدارين،  في  المبين  والخسران  الشقاوة  من  بالحذر 

1- ميثاق العلماء الأفارقة، مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، نص الميثاق، الطبعة الأولى 1445ه/2023م، )2( 
مهام العلماء، ص 27.

2- النساء:165.

3- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، )6 /18(.

4- الإسراء:15.



تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي وأثره في تحقيق الحياة الطيبة

121

ليست  إذ  بالمبلغين،  عناية  مزيد  عنه  ترتب  والفلاح،  للفوز  وطريقا  للنجاة  موجبا 

الغاية إخراج المكلفين من دائرة الدين، وإنما المطلب الأق�صى أن يدخل الناس في 

دين الله أفواجا، ولا يكون �شيء من ذلك إلا بالتمسك بالأصول والحرص على هداية 

كل الناس إلى دين الرحمة.

 وتسديد التبليغ يكون بوسائل تبين الحق بالحكمة والموعظة الحسنة، يقول الله 

كََِبِّ بِاِلحِِكْْمََةِِ والمََوْْعِِظََةِِ  تبارك وتعالى في الكتاب العزيز: ﴿ادْْعُُ إِِلَىَ سََبِِيلِِ رََ

كَََبَّ أَعَْْلَمَُُ بِمََِنْْ ضَََلَّ عََنْْ سََبِِيلِِهِِ  تَِِلَّي هِِيََ أَحَْْسََنُُ إَِِنَّ رََ الحََسََنََةِِ وجََادِِلْهُُْمْْ بِاِ
وهُُوََ أَعَْْلَمَُُ بِاِلمُُهْْتَدَِِينََ﴾ 1، قال صاحب أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن2: 
تَِِلَّي هِِيََ أَحَْْسََنُُ﴾، أمر الله – جلََّ وعلا- نبيه صلى  " قوله تعالى: ﴿وجََادِِلْهُُْمْْ بِاِ

الله عليه وسلم في هذه الآية الكريمة: أن يجادل خصومه بالطريق التي هي أحسن 

طرق المجادلة: من إيضاح الحق والرفق واللين"، إن كان هذا حال الأمر مع المخالف 

في الملة، فما بالكم بالأخ في الملة، وهذا المعنى بيََّنه النبي صلى الله عليه وسلم: »إنّّ 

الله يحب الرفق في الأمر كله« 3، قال صاحب فتح الباري 4: "الرفق هو لين الجانب 

بالقول والفعل، والأخذ بالأسهل، وهو ضد العنف، وقوله: »إن الله يحب الرفق في 

الأمر كله«. في حديث عمرة عن عائشة عند مسلم: إن الله رفيق يحب الرفق، ويعطي 

على الرفق ما لا يعطي على العنف، والمعنى أنه يتأتى معه من الأمور ما لا يتأتى مع 

ضده، وقيل: المراد يثيب عليه ما لا يثيب على غيره".

 إذ الرغب أن يُُبين للنّّاس أمر دينهم، ليعلموا ما يجلب رضا الرب جل جلاله فيتبعوا 

التعسير  ولا  الناس  تنفير  القصد  وليس  فيجتنبوه،  سخطه  يدفع  وما  رضوانه، 

عََلَيَْْكُُمْْ  جََعََلََ  ﴿وََمََا  تبارك وتعالى:  الحق  الحرج، يقول  بمبدأ رفع  عليهم عملا 

1- النحل: 125.

2- محمد الأمين الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، )2/ 465(.

3- صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب الرفق في الأمر كله، )حديث رقم: 5678(.

4- ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، )10/ 464(.



مجلة العلماء الأفارقة

122

﴿وََمََا  2: "وقوله:  العظيم  القرآن  ، قال صاحب تفسير  حََرََجٍٍ﴾1  مِِنْْ  ينِِ  الِدِّ فِِي 
ينِِ مِِنْْ حََرََجٍٍ﴾ أي: ما كلفكم ما لا تطيقون، وما ألزمكم  جََعََلََ عََلَيَْْكُُمْْ فِِي الِدِّ
ب�شيء فشق عليكم إلا جعل الله لكم فرجا ومخرجا"، وقاعدة رفع الحرج من أعظم 

القواعد التي تؤسس لمظاهر الرفق في دين الرحمة، وفيها من بيان سماحة الشريعة 

ي 
ّ
والتخفيف على الناس بالرخص الشرعية، لقول النبي صلى الله عليه وسلم: »إنّ

رسلتُُ بحََنيفيةٍٍ سمْْحََةٍٍ«3. 
ُ
أُ

أولا: تسديد التبليغ بالتيسير على الناس

إن الحديث عن رد مسألة سبل التبليغ إلى الأصول الشرعية، يعني النظر في موارد 

الشريعة بشأن الغاية من البلاغ، والتقيد بمبدأ التيسير دون التعسير، وهو ما أكد 

ر عليهم مسائل  ِ
عليه ميثاق العلماء4 : "والمراد به النأي عن كل ما يحرج النّّاس ويُُع�سِّ

التي  القطعية  الدين  كليات  من  وهو  دينهم،  أحكام  قبول  في  هُُهُُمْْ  ِ
�رِّ

َ
ويُُكَ معايشهم، 

مََّ مقصدا، وقد تعددت الآيات الرافعة للعسر 
َ
ل قرآنا وسنة، ومِِن ثَ

ُ
تعدد فيها التََّناقُ

والرافضة للحرج في أحكام الشريعة التي جاءت أصالة لمصلحة العباد وإسعادهم، 

ُ بِكُُِمُُ اليُُسْْرََ وََلَاَ يُرُِِيدُُ بِكُُِمُُ العُُسْْرََ﴾5 ، وقد  مثل قوله تعالى: ﴿يُرُِِيدُُ اللَّهُ�

الناسُُ ما لا يطيقون،   
َ

فَ
َ
لَّ

َ
يُُكَ التيسير حتى لا  السنة هذا المقصد، وأوجبت  أكدت 

وحتى لا يُُنََفََّر الناسُُ عن تنفيذ أحكام الدين، ومما ورد في ذلك قول النبي صلى الله 

عليه وسلم لأصحابه: »إنما بعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسرين« 6"، قال صاحب 

هو  لأنه  المجاز  طريق  على  إليهم  البعث  إسناد  بعثتم(  )فإنما  "قوله:  الباري7:  فتح 

1- الحج:78.

2- ابن كثير الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، )5 /456(.

3- مسند الإمام أحمد، باقي مسند الأنصار، حديث السيدة عائشة ر�ضي الله عنها، )حديث رقم: 24334(.

4- ميثاق العلماء الأفارقة، مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، نص الميثاق، الطبعة الأولى 1445ه/2023م، )2( 
مهام العلماء، ص 30.

5- البقرة:184.

6- صحيح البخاري، كتاب الوضوء، باب صب الماء على البول في المسجد، )حديث رقم: 220(.

7- ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، )1 /387(.



تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي وأثره في تحقيق الحياة الطيبة

123

في  عنه  التبليغ  مقام  في  كانوا  لما  لكنهم  ذكر  بما  وسلم-  عليه  الله  صلى   – المبعوث 

حضوره وغيبته أطلق عليهم ذلك إذ هم مبعوثون من قبله بذلك أي مأمورون، وكان 

ذلك شأنه – صلى الله عليه وسلم- في حق كل من بعثه إلى جهة من الجهات يقول: 

عسّّرُُوا«".
ُ
»يََسّّرُُوا ولا تُ

الأعمال،  صلاح  من  الأوضاع  تغيير  إلى  المف�ضي  السديد  القول  بالتناول  وأولاها 

َ وقُُولُوُاْْ قََوْْلًاً سََدِِيدًًا  قَُُتَّوا اللَّهَ� يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿يَهََُيُّأا الّذِِّينََ ءاَمَََنُُواْْ ا

َ ورََسُُولَهَُُ  يُصُْْلِِحْْ لَكَُُمْْ أَعَْْمََالكُُمْْ ويَغَْْفِِرْْ لَكَُُمْْ ذُنُُوُبَكَُُمْْ ومََن يُطُِِعِِ اللَّهَ�
فََقََدْْ فََازََ فََوْْزًًا عََظِِيمًًا﴾1 ، قال صاحب الجامع لأحكام القرآن2 : "والقول السّّداد 
يعم جميع الخيرات"، وقال صاحب التحرير والتنوير3 : "ويشمل القول السديد ما 

هو تعبير عن إرشاد من أقوال الأنبياء والعلماء والحكماء، وما هو تبليغ لإرشاد غيره 

الناس من القول السديد، ورواية  القرآن على  من مأثور الأنبياء والعلماء، فقراءة 

ضََّر اُللهُ 
ّ
حديث الرسول صلى الله عليه وسلم من القول السديد، وفي الحديث :»نّ

الصحابة – ر�ضي الله  أقوال  سََمِِعََهََا«، وكذلك نشر  ما 
َ

كَ أدّّاهََا 
َ
فَ تِِي 

َ
الَ

َ
مََقَ سََمِِعََ   

ً
امْْرََأً

مثل  عليه  والثناء  الله  تمجيد  السديد  القول  ومن  الفقه،  وأيمة  والحكماء  عنهم- 

التسبيح". 

ثم إن القول السديد يشمل الكلام الطيب الذي يرفعه الله ويتقبله في كفة الأعمال 

الصالحة، وهو يعم كل ذكر ودعاء، وتلاوة للقرآن، وتعليم العلم، يقول الحق تبارك 

قال   . يَرَْْفََعُُهُُ﴾4  الِِحُُ  الّصَّ والعََمََلُُ  يَّّطَّبُُ  ال الكََلِِمُُ  يَصَْْعََدُُ  ﴿إِِلَيَْْهِِ  وتعالى: 

يَّّطَّبُُ﴾، سبحان  صاحب الدر المنثور5 : " وقوله تعالى: ﴿إِِلَيَْْهِِ يَصَْْعََدُُ الكََلِِمُُ ال

القرآن، الدعاء،  الفرائض، الذكر،  أداء  إله إلا الله والله أكبر،  الله والحمد لله ولا 

يرفع الله العمل الصالح لصاحبه".

1- الأحزاب: 70 - 71.

2- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، )14 /229(.

3- ابن عاشور، التحرير والتنوير، )23 /122(.

4- فاطر: 10.

5- السيوطي، الدر المنثور، )12 /258(.



مجلة العلماء الأفارقة

124

أما في السنة النبوية المطهرة، فمظاهر رفع الإصر عن الأمة بادية، وتسديد التبليغ 

بالسماحة واليسر والحض على لزوم الصواب وما يحقق النفع، ففي الصحيح من 

حديث أبي هريرة ر�ضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: »إِِنََّ الدّّينََ يُُسْْرٌٌ 

بِِالغدْْوََة  وا 
ُ
عِِينُ

َ
بْْشِِرُُوا واسْْتَ

َ
ارِِبُُوا وأَ

َ
دُُوا وقَ ِ

سََ�دِّ
َ
فَ بََهُُ 

َ
لَ
َ
 غَ

الّا
أحََدٌٌ إ الدّّين  ادّّ 

َ
يُُشَ ولنْْ 

جََةِِ«1، قال صاحب فتح الباري2 : "قوله : »فسددوا« أي: 
ْ
والرّّوْْحََة وشََ�يْْء منََ الدّّلْ

السداد  اللغة:  أهل  قال  تفريط،  ولا  إفراط  غير  من  الصواب  وهو  السداد  الزموا 

التوسط في العمل، قوله: »وقاربوا« أي: إن لم تستطيعوا الأخذ بالأكمل فاعملوا بما 

يقرب منه"، ولما في الصحيح من حديث أبي هريرة ر�ضي الله عنه قال: قال رسول الله 

« 3، قال صاحب فتح الباري4 :"أي 
ْ
واْ

ُ
غُ

ُ
بْْلُ

َ
صْْدََ تَ

َ
صْْدََ القَ

َ
صلى الله عليه وسلم: »والقَ

الزموا الطريق الوسط المعتدل"، ولما في الصحيح من حديث أبي بردة عن أبيه عن 

جده قال: لما بعثه رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعاذ بن جبل قال لهما: »يََسّّرََا 

اوََعََا«5 .
َ
نََفّّرا وتطَ

ُ
رََا ولا تُ

ّ
عََسّّرا وبََشّ

ُ
ولا تُ

ثانيا: الثمار الطيبة لتسديد التبليغ

والمعاني  المفاهيم  تقريب  يقت�ضي  الناس،  ينفع  بما  الدين  تبليغ  على  العمل  إن 

الحاملة لروح الشريعة الغراء، إذ بها تحصل العدة لمباشرة مهمة البلاغ، وما رأيناه 

سابقا من إيضاح لتسديد التبليغ من جهة التأصيل، لا بد أن يعقبه تناول بعض 

المصطلحات التي ينبغي أن يتناولها العالم عند تصدره لتنوير العقول، لما فيها من 

الطريق،  يََّات 
َ
بُُنَ إلى  الالتفات  وعدم  النفس،  وسكون  القلب،  طمأنينة  طيبة؛  ثمار 

والشعور بالسعادة المف�ضي إلى الإحسان في القول والعمل. 

1- صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب الدين يسر، )حديث رقم: 39(.

2- ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، )1 /117(.

3- صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب القصد والمداومة على العمل، )حديث رقم: 6098(.

4- ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، )11 /301(.

5- صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: يسروا ولا تعسروا وكان يحب التخفيف واليسر 
على الناس، )حديث رقم: 5773(.



تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي وأثره في تحقيق الحياة الطيبة

125

1.  الحياة الطيبة:

من ثمار تسديد التبليغ تنبيه الغافلين على سلوك سبيل العارفين، حيث السعي 

إلى تحقيق ما وعد الله به عبادة الذين يعملون الصالحات من حياة هانئة لا تنغصها 

الشواغل، ولا يكدر صفوها اللهث وراء الملذات والمشغلات، يعيش صاحبها بنفس 

مطمئنة لا يساورها قلق لقوة اليقين بوعد الله الصادق لا يخلف الله وعده، يقول 

الحق تبارك وتعالى في محكم التنزيل: ﴿مََنْْ عََمِِلََ صََالِِحًًا مِِنْْ ذَكََرٍٍَ أَوَ أُنُْثََْى 

زِِيَهَُُنَّمْْ أَجَْْرََهُُمْْ بِأَِحَْْسََنِِ مََا كَاَنُوُاْْ  ْ �� وََهُُوََ مُُؤْمِِْنٌٌ فََلَنَُُحْْيِِيََهَُنَُّ حََيََواةًً طََبََِيِّةًً ولَنَجْ
يَعَْْمََلُوُنََ﴾1 ، قال صاحب تفسير القرآن العظيم2 : "والحياة الطيبة تشمل وجوه 
الراحة من أي جهة كانت"، وقال صاحب أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن3 : 

"وفي الآية الكريمة قرينة تدل على أن المراد بالحياة الطيبة في الآية: حياته في الدنيا 

في  حياته  الطيبة:  بالحياة  المراد  أن  قدرنا  لو  أننا  هي  القرينة  وتلك  طيبة؛  حياة 

زِِيَهَُُنَّمْْ أَجَْْرََهُُمْْ  ْ �� الجنة في قوله: ﴿فََلَنَُُحْْيِِيََهَُنَُّ حََيََواةًً طََبََِيِّةًً﴾، صار قوله: ﴿ولَنَجْ

عملهم،  أجر  هي  الحياة  تلك  لأن  معه؛  تكرارا  يَعَْْمََلُوُنََ﴾،  كَاَنُوُاْْ  مََا  بِأَِحَْْسََنِِ 
بخلاف ما لو قدرنا أنها في الحياة الدنيا؛ فإنه يصير المعنى: فلنحيينه في الدنيا حياة 

طيبة، ولنجزينه في الآخرة بأحسن ما كان يعمل، وهو واضح".

2. السعادة الدنيوية والأخروية:

غ نظر السامعين إلى قاعدة قرآنية 
ّ
من الثمار اليانعة لتسديد التبليغ؛ أن يلفت المبلّ

الدنيوي  العمل  بين  التوازن  لتحقيق  دعوة  فيها  البقرة،  سورة  تضمنتها  عظيمة، 

والأجر الأخروي، إذ تغليب أحدهما على الآخر يجلب الإفراط أو التفريط، وكلاهما 

نَََبَّا ءَاَتِنََِا  مذموم في عرف الشارع، يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ومِِنْْهُُمْْ َمَّن يَقَُُولُُ رََ

الَنَّارِِ﴾4، قال صاحب  حََسََنََةًً وقِِنََا عََذََابََ  حََسََنََةًً وفِِي الآخِِرََةََ  نُْدُّيََْا  ال فِِي 

1- النحل: 98.

2- ابن كثير الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، )4 /602(.

3- محمد الأمين الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، )2 /441(.

4- البقرة:201.



مجلة العلماء الأفارقة

126

الجامع لأحكام القرآن1 : "﴿ومِِنْْهُُمْْ﴾ أي من الناس، وهم المسلمون يطلبون خير 

الدنيا والآخرة"، وهذا هو الاعتدال المحمود، وهو من صفات الرسالة المحمدية على 

صاحبها أفضل الصلاة والسلام، وقد نص عليه ميثاق العلماء الأفارقة 2: " الاعتدال: 

أي بين طرفي الإفراط والتفريط؛ لأنه وصف الرسالة، ونعت صاحبها الذي بعثه الله 

عليها  نص  التي  المتفردة  وعلامتها  المرحومة،  الأمة  هذه  وميزة  للعالمين،  رحمة  تعالى 

الَنَّاسِِ  عََلَىَ  شُُهََدََاءََ  تََِلِّكُُونُوُا   وََسََطًًا  ةًًَمَّ  أ جََعََلْنََْكُُمْْ  ﴿وََكَذَََلِِكََ  في قوله: 

أن  وسلم  عليه  الله  صلى  النبي  ووضح  شََهِِيدًًا﴾3.  عََلَيَْْكُُمْْ  الَرَّسولُُ  ويَكَُُونََ 
والسمت  الصالح،  الهدي  »إن  قوله:  في  الموروثة  النبوة  خصائص  من  الاعتدال 

الصالح، والاقتصاد؛ جزء من خمس وعشرين جزءا من النبوة«4 ". 

فِِي  ءَاَتِنََِا  نَََبَّا  رََ يَقَُُولُُ  َمَّن  "﴿ومِِنْْهُُمْْ   : العظيم5  القرآن   وقال صاحب تفسير 

نُْدُّيََْا حََسََنََةًً وفِِي الآخِِرََةََ حََسََنََةًً وقِِنََا عََذََابََ الَنَّارِِ﴾. فجمعت هذه الدعوة  ال
كل خير في الدنيا، وصرفت كل شر فإن الحسنة في الدنيا تشمل كل مطلوب دنيوي، 

صالح،  وعمل  نافع،  وعلم  واسع،  ورزق  حسنة،  وزوجة  رحبة،  ودار  عافية،  من 

ومركب هنيء، وثناء جميل، إلى غير ذلك مما اشتملت عليه عبارات المفسرين، ولا 

منافاة بينها، فإنها كلها مندرجة في الحسنة في الدنيا، وأما الحسنة في الأخرة فأعلى 

ذلك دخول الجنة وتوابعه من الأمن من الفزع الأكبر في العرصات، وتيسير الحساب 

وغير ذلك من أمور الآخرة الصالحة، وأما النجاة من النار فهو يقت�ضي تيسير أسبابه 

في الدنيا، من اجتناب المحارم والآثام وترك الشبهات والحرام". 

1- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، )2/ 400(.

2- ميثاق العلماء الأفارقة، مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، نص الميثاق، الطبعة الأولى 1445ه/2023م، )2( 
مهام العلماء، ص 30.

3- البقرة:142.

4- مسند الإمام أحمد، )حديث رقم: 2698(، سنن أبي داوود، )حديث رقم: 4776(.

5- ابن كثير الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، )1 /558(.



تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي وأثره في تحقيق الحياة الطيبة

127

3. الفلاح بتزكية النفس:

من ثمار تسديد التبليغ السعي إلى بلوغ أعلى مراتب الإحسان، وذلك بتزكية النفس 

الذنوب  بتطهيرها من رجس  نفسه  زكى  بالفضائل؛  والتحلية  الرذائل  بالتخلية من 

أولا، ثم تنميتها بالأخلاق الفاضلة ثانيا، وسبيل هذين العلم النافع والعمل الصالح، 

ليحصل السالك على الفلاح الذي هو من أسنى رغائب أهل الإيمان، يقول الحق 

اهََا﴾1 ، قال صاحب  تبارك وتعالى: ﴿قَدَْْ أَفَْْلَحَََ مََنْْ زَََكَّاهََا وقَدَْْ خََابََ مََنْْ دَََسَّ

 : التحرير والتنوير3  ، وقال صاحب  "أفلح: فاز من زكاها"   : القرآن2  الجامع لأحكام 

الطالب مما طلبه،  يحرم  أي  والخيبة ضده،  المطلوب،  النجاح بحصول  "والفلاح: 

والكمال  النفع  به  ما  يطلب  من  الناس  فمن  النََافع،  الملائم  في  يرغب  فالإنسان 

الدائمان، ومن الناس من يطلب ما فيه عاجل النفع والكمال الزائف، فالأول قد 

ينقلب  نجح فيما طلبه فهو مفلح، والثاني يحصل نفعا عارضا زائلا وكمالا مؤقتا 

بالفلاح  هنا  ذلك  عن  عبّّر  وقد  خائب،  فهو  طلبه  فيما  ينجح  لم  فذلك  انحطاطا، 

والخيبة كما عبر عنه في مواضع أخرى بالربح والخسارة".

ثم إنه من تزكية النفس استشعار مقام المراقبة، وحضور القلب بالذل والانكسار، 

والتكبر  العجب  درن  من  القلب  وتطهير  الخبير،  العليم  جنب  في  التقصير  ورؤية 

والرياء، قال صاحب مطهرة القلوب4 :

 مََعََـــــــــــــالِِي البََدْْءِِ
ُ

ـــــــــــرََفُ
ْ

شْ
َ
 هُُــــــــــــــــــــوََ أَ

ْ
ـــــــبِِ البََدْْءِِ        إِِذْ

ْ
لْ
َ
 بِِــــــــقَ

ً
 بََــــــــــــــادِِئـــــــــــــاً

ُ
تُ

ْ
ــــــــــــلْ

ُ
قُ

َ
فَ

َ
لاَّ

ُ
ـــــــــــــــــــا وََالــــــذُّ حََيََــ

ْ
زِِمََ الْ

َ
ــــــــــــــــــــــــــلاَ

ُ
 تُ

ْ
نْ

َ
       بِِــــــــــــأَ

َ
 وََجََــــــــــــــــلاَّ

َ
هِِ عََــــــــــلاَ

َ
ـــــــــــادُُبْْ مََــــــــــعََ اللَّ

َ
فَ

ــــــارِِعََــــــــــــا
َ
يْْهِِ ضَ

َ
هََـــــــــــــــــابََـــــــــــــةِِ إِِلَ

َ
 المَ

َ
حْْتَ

َ
اضِِعََــــا        تَ

َ
 الحََيََــــــــا وََخَ

َ
حْْتَ

َ
 تَ

ً
سِِراً

َ
كَ

ْ
مُُنْ

مََــــــــعِِ فِِي عِِبََــــادِِهِِ
َ
ــــــــــــــــالٍٍ مِِـــــــــــــــــنََ الطَّ

َ
ى مُُــــــــــــــــــــــرََادِِهِِ        خَ

َ
ــــــــغٍٍ مُُــــــــــــــــــــــرََادََكََ إِِلَ

ْ
مُُـــــــــــــــــــلْ

1- الشمس :9 - 10.

2- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، )20 /69(.

3- ابن عاشور، التحرير والتنوير، )31 /371(.

4- محمد مولود بن أحمد فال اليعقوبي الموسوي، مطهرة القلوب.



مجلة العلماء الأفارقة

128

" "فأدب" أمر من أدب كظرف  القلوب1:  في نخبة المطلوب من شرح مطهرة  قال 

أي تأدب "مع الله علا وجلا"، وذلك "بأن تلازم الحيا" بالمد وهو تغيُُّرٌٌ يعتري الإنسان 

من خوف ما يعاب به، وشرعا خلق يبعث على اجتناب القبيح ويمنع من التقصير 

في حق ذوي الحق، وقد عده في نور البصر مما يبعث على التقوى.. قال: وهو مقام 

المراقبة، وقال الجنيد: رؤية الآلاء، - أي النعم- ورؤية التقصير تتولد من بينهما حالة 

تسمى الحياء".

المحور الثاني: سبل تبليغ الدين في السياق الإفريقي

عرى  وتقوية  الناس،  حياة  مجالات  في  وأخلاقه  الدين  قيم  منظومة  تفعيل  إن 

ولا  سديد،  تبليغ  لضمان  أمان  صمام  يمثل  المجتمع،  وعامة  العلماء  بين  العلائق 

لعملية  ممهدات  مقدمات  ووجود  التواصل،  مساحة  بتضييق  إلا  ذلك  يتحقق 

للتبليغ،  صالحة  أرضية  توفر  الإفريقي،  السياق  خصوصيات  من  ولعل  التبليغ، 

الديني  الشأن  تدبير  تتولى  وجهات  مشتركة،  دينية  وثوابت  للتدين  فطرية  ومحبة 

البلدان الإفريقية، ويمكن تنسيق العمل وتنظيم المبادرات، والحرص على  في جل 

ووضع  المختلفة،  والتكوين  التبليغ  وسائل  ذلك  على  يعين  الجهود،  إضاعة  عدم 

برامج تتناسب مع القدرات المعرفية للمخاطبين، والحرص على توجيه خطاب يراعي 

أحوال المكلفين، وتفاوت مستوياتهم التعليمية وخصوصياتهم الجبلية والمجتمعية، 

المحدود،  التعليم  ذات  الفئات  يناسب  لا  قد  مثلا،  الجامعي  الشباب  يناسب  فما 

وما يناسب ربات الأسر، قد لا يتلاءم مع الفتيات واحتياجاتهن نحو فقه الواقع، 

بأنموذج  لها  التصدي  إلى  تحتاج  نزاعات  من  القارة  منه  تعاني  ما  ذلك  إلى  يضاف 

يراعي الخصوصية ويحفظ الثوابت.

أولا: العناية بنشر تعليم الوحيين بين فئات المجتمع

في  العناية بتعليم القرآن الكريم والسنة المطهرة من توفيق الله تعالى لعباده  إن 

ينفع  ما  وفيهما  وسنة،  كتاب  من  الشريعة  أصول  جهل  المؤمن  يسع  لا  إذ  التبليغ، 

1- أحمدو الخديم، محمد الحسن، نخبة المطلوب من شرح مطهرة القلوب، )1 /20(.



تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي وأثره في تحقيق الحياة الطيبة

129

النََاس من العلم الشرعي المف�ضي إلى السعادة في الدنيا والنجاة في الأخرى، وبتمكين 

المبلغين من ناصية العلم ينتفي دخن الجهل والتنطع والغلو والشطط في الفهم، إذ 

كلما استنار الفهم بنور الوحي تراجع ظلام الجهالة حتى ينقشع عن بصيرة الهداية، 

قال  أَقَْْوََمُُ﴾1،  هِِيََ  تَِِلَّي  ل يَهَْْدِِي  القُُرْْآنََ  هََذََا  ﴿إَِِنَّ  وتعالى:  تبارك  الله  يقول 

صاحب التحرير والتنوير2: "ففيه إيماء إلى ضمان سلامة أمة القرآن من الحيدة عن 

الطريق الأقوم؛ لأن القرآن جاء بأسلوب من الإرشاد قويم ذي أفنان لا يحول دونه 

ودون الولوج إلى العقول حائل".

المجتمعات  فئات  بين  الطيبة  الحياة  معاني  ونشر  التبليغ،  تسديد  معالم  ومن 

أهداف  من  الأفارقة  للعلماء  السادس  محمد  مؤسسة  إليه  تسعى  ما  الإفريقية، 

سامقة 3، لتحقيق عناية فايقة بالأصول الشرعية، وأولاها الكتاب والحكمة؛ القرآن 

الكريم والحديث النبوي الشريف4، وكل جهد يبذل في سبيل التحفيظ والفهم، هو 

عمل محمود وسعي مشكور، وبه يحصل الأرب بالتبليغ المأمور به شرعا، وبه تنال 

ما  وأعلى  الأيام،  نفائس  فيه  صرفت  ما  أولى  الباري5:"  فتح  صاحب  قال  الرغائب، 

خص بمزيد الاهتمام: الاشتغال بالعلوم الشرعية المتلقاة عن خير البرية، وهذه لا 

يرتاب عاقل في أن مدارها على كتاب الله المقتفى، وسنة نبيه المصطفى – صلى الله 

عليه وسلم- وأن باقي العلوم آلات لفهمها، وهي الضالة المطلوبة، أو أجنبية عنها وهي 

الضارة المغلوبة".

وتتجلى مظاهر نشر تعليم الوحيين في تنظيم المسابقات الكبرى في القرآن الكريم 

على  الإفريقية  البلدان  جميع  من  المتسابقين  وتحفيز  الشريف،  النبوي  والحديث 

المشاركة فيها، وذلك بواسطة تنويع فروع المسابقات لتوائم مختلف الفئات العمرية 

1- الإسراء:9

2- ابن عاشور، التحرير والتنوير، )16 /40(.

3- مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، التقرير السنوي 1446ه/2023م، ص 56.

4- مجلة العلماء الأفارقة، العدد 7، جهود العلماء الأفارقة في خدمة الحديث النبوي الشريف، ص 281.

5- ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، المقدمة.



مجلة العلماء الأفارقة

130

الترتيل  مع  الكامل  الحفظ  )صنف  القرآنية  المسابقة  أولا  المعرفية1؛  والمستويات 

برواية ورش عن نافع، صنف الحفظ الكامل مع الترتيل بباقي الروايات، صنف حفظ 

حفظ  )صنف  الحديثية  المسابقة  ثانيا  التجويد(،  مع  الأقل  على  أحزاب  خمسة 

ألفاظها، صنف حفظ  أربعين حديثا سندا ومتنا، دون السؤال عن رواتها ومعاني 

صنف  ألفاظها،  دلالة  وفهم  الحديث  رواية  إليه  انتهت  من  ذكر  مع  حديثا  ثلاثين 

حفظ عشرين متنا من أحاديث الأحكام مع بيان ما تضمنته من فوائد فقهية(. 

ثم إنه من الأصول المعتمدة في المذهب المالكي وغيره من المذاهب السنية المعتبرة؛ 

ية 
ّ
الأصلان المتفق عليهما؛ وهما الكتاب العزيز والسنة المطهرة، إذ كل المذاهب السنّ

تنهل من معين الوحي الصافي2، وهما جماع المشترك الأصولي، قال صاحب البحث في 

المشترك الأصولي لدى المذاهب السنية3: "وما درج عليه سلف هذه الأمة مما نطق به 

القرآن أو ورد في بيان سيد المرسلين والعلماء الصاحين"، ومن أصول الإمام مالك 

-ر�ضي الله عنه- التي  ذاع صيتها في الآفاق ما أدرك عليه أهل مدينة رسول الله صلى 

الله عليه وسلم، إذ فيها أخذ الصحابة -ر�ضي الله عنهم- دقائق أفعاله الشريفة، قال 

صاحب ترتيب المدارك4 : " قال ابن القاسم وابن وهب: رأيت العمل عند مالك أقوى 

القراءات  أكثر  وهي  المدينة،  أهل  بقراءة  عناية  مزيد  ذلك  ويقت�ضي  الحديث"،  من 

امتدادا في البلدان الإفريقية، حيث كان إشعاع سناها من مميزات التدين الإفريقي، 

ربما لاقترانها بالمذهب المالكي المكين في الربوع الإفريقية؛ وهي قراءة الإمام نافع المدني 

الذي كان يفوح من فمه الطيب، قال صاحب مفاتيح المعاني لحرز الأماني5 : "لقد 

العطر حينما  أنه كان يفوح من فمه  في الطيب لما ورد  نعته الشاطبي بكريم السر 

يقرأ القرآن وقد ذكر هو نفسه أنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم فتفل في فمه، 

1- مجلة العلماء الأفارقة، )7/ 279 - 282(.

2- منّّيه، رقية، تحرير المسألة في فقه المرأة، )1 /36(.

3- العلمي، عبد الحميد، المشترك الأصولي لدى المذاهب السنية، )1/ 2(.

4- القا�ضي عياض، ترتيب المدارك، )1 /45(.

5- اباه، محمد المختار، مفاتيح المعاني لحرز الأماني، )1/ 10(.



تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي وأثره في تحقيق الحياة الطيبة

131

ومن ذلك الحين صار الطيب ملازما له"، وقال صاحب حلقات في مقرأ الإمام نافع1: 

المدينة توفي عام 169ه وقد صلى  السبعة وهو قارئ  القراء  نافع هو أحد  "الإمام 

نافع كان  القراء، والإمام  النبوي مدة ستين سنة، وأخذ عن سبعين من  الحرم  في 

معاصرا للإمام مالك، وقد ذكر الإمام مالك أن قراءته سنة، وقد أخذ عن الإمام 

مالك الفقه وأخذ عنه الإمام مالك القراءات"، من أجل ذلك على العلماء بذل مزيد 

من الجهد لنشر قراءة الإمام نافع بين فئات المجتمع.

ثانيا: مراعاة المصلحة والحال والمآل

أحوال  مراعاة  للمخاطبين،  النفع  يحقق  ما  وفق  للتبليغ  القويمة  السبل  من 

المكلفين، واعتبار السياق والحال والمآل، لما تضافرت عليه نصوص الشرع من مراعاة 

الحال في تنزيل النص الشرعي، من ذلك الآيات الدالة على التخفيف لوجود عذر 

عََُضُّفََاءِِ وََلَاَ عََلَىَ المََرْْضََى  شرعي، يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿لَيَْْسََ عََلَىَ ال

ِ وََرََسُُولِِهِِ﴾2 . � وََلَاَ عََلَىَ الّذِِّينََ لَاَ يَجَِِدُُونََ مََا يُنُْْفِِقُُونََ حََرََجٌٌ إِِذَاَ نَصَََحُُواْْ �لِلَّهِ

فعلى المتصدرين لتعليم النّّاس اختيار الألفاظ المناسبة، والنظر الدقيق في المناط 

الخاص والحذر من إطلاق الأحكام، إذ قد تخرج الكلمات دون عرضها على مسبار 

المصلحة المعتبرة، فتأتي النتائج على خلاف المراد؛ فكل ما يجلب المصلحة المعتبرة 

شرعا مأذون فيه، وكل ما يدفع المفسدة المعتبرة شرعا منهي عنه، والفيصل في الأمر 

عرض المصالح والمفاسد على حقائق الشرع، قال صاحب الموافقات3 :" فالمصلحة 

المقصودة  فهي  الاعتياد،  حكم  في  المفسدة  مع  مناظرتها  عند  الغالبة  هي  كانت  إذا 

شرعا؛ ولتحصيلها وقع الطلب على العباد، ليجري قانونها على أقوم طريق وأهدى 

العادات  مقت�ضى  على  المقصود،  بنيل  وأولى  وأقرب  أتم  حصولها  وليكون  سبيل، 

 فليست بمقصودة في شرعيََّة ذلك 
ٌ
 أو مشقََّةٌ

ٌ
الجارية في الدنيا، فإن تبعها مفسدةٌ

الفعل وطلبه".

1- اباه، محمد المختار، حلقات في مقرأ الإمام نافع، )1/ 17 - 18(.

2- التوبة: 91.

3- الشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة، )2 /21(.



مجلة العلماء الأفارقة

132

ثم إن السياق المجتمعي قد يتحكم فيه عرف معين فلا ينبغي تجاوزه عند إعمال 

أدوات التبليغ، فعلى سبيل المثال، في بعض المجتمعات لا يستساغ حضور النساء 

لبعض الأنشطة العلمية، ما يتطلب شيئا من التؤدة في تنفيذ خطة تسديد التبليغ 

لاختلاف البيئات والعادات.

والإحجام  الإقدام  في  التريث  على  باعثا  يكون  أن  فينبغي  المآلات  في  النظر  أما 

الوقائع من مزالق قد لا تحمد عقباها،  العلماء مع  تعامل  في عدم ضبط  لما  معا، 

تَسَُُُبُّواْْ  ﴿وََلَاَ  العزيز:  الكتاب  في  وتعالى  تبارك  الحق  قول  المآل  اعتبار  في  والأصل 

َ عََدْْوًًا بِغََِيْْرِِ عِِلْمٍٍْ﴾1 ، قال شيخ  ِ فََيََسُُُبُّواْْ اللَّهَ� ذَِِلَّينََ يَدَْْعُُونََ مِِنْْ دُُونِِ اللَّهِ� ا
وسلم  عليه  الله  صلى  محمد  لنبيه  ذكره  تعالى  يقول  جعفر:  أبو  "قال  المفسرين2: 

فيسب  والأنداد،  الآلهة  من  الله  دون  من  يدعون  الذين  تسبوا  ولا  به:  وللمؤمنين 

المشركون الله جهلا منهم بربهم، واعتداء بغير علم"، فلا بد من مراعاة المآل الجاري 

على مقاصد الشريعة3؛ "ويُُراد به الحذر من الاكتفاء بحال حاضر الفعل من خلال 

إجراء الأحكام على مقت�ضى ظاهرها، دون لحاظ آثار الحكم في الآجل التي قد تكون 

على خلاف المقصود منها عند التنزيل".

المحور الثالث: استعمال أساليب البيان والإيضاح لتسديد التبليغ 

إن حياة العقول بالعلم، وحياة القلوب بالتزكية، وحياة البصائر بالفهم، وكل ذلك 

يجتمع في تبيين الحق وتبليغ الدين بالوسائل المرضية، لهذا أولت الشريعة أهمية 

ذلك  أجل  من  الخطاب،  استيعاب  السامع  على  ليسهل  الإيضاح،  لأفنان  قصوى 

رفع الشرع من شأن العلم وأعطاه عناية خاصة لما فيه من إحياء العقول والأرواح، 

فكانت أول آية نزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم تحث على القراءة، يقول 

ذَِِلَّي خََلَقَََ )1( خََلَقَََ الْإِ�نِْسََْانََ مِِنْْ عََلَقٍٍَ  كََِبِّ ا بِاِسْْمِِ رََ الله تبارك وتعالى:﴿ اقْْرََأْْ 

1- الأنعام: 108.

2- الطبري، تفسير الطبري، )12/ 34(.

3- مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، ميثاق العلماء الأفارقة، ديباجة، الباب الأول علماء الأمة: مواصفات ومهام، 
ص 29.



تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي وأثره في تحقيق الحياة الطيبة

133

مَََلَّ الْإِ�نِْسََْانََ مََا لَمَْْ  مَََلَّ بِاِلْقََْلَمَِِ )4( عََ ذَِِلَّي عََ كَْْرََمُُ )3( ا كََُبُّ ا�لْأَ )2( اقْْرََأْْ وََرََ
ما نزل من  أوّّل  السورة  القرآن2: "هذه  الجامع لأحكام  يَعَْْلَمَْْ )5(﴾1، قال صاحب 
القرآن؛ في قول معظم المفسرين". ولما رفع الإسلام من شأن العلم، جعل الوسائل 

الصحيحة  السنة  في  ثبت  وقد  خاصة،  مكانة  تحوز  للناس  تبليغه  في  المستخدمة 

أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يبين أقواله وينبّّه أصحابه ر�ضي الله عنهم، 

تارة بوسائل بصرية وسمعية وتارة بالإشارة، وأخرى بالحركة، وما ذلك إلا للحض 

على الأوامر والنواهي بشتى الطرق، ليستقر ذلك في أذهانهم وتحفظه العقول قبل 

اهِِد 
َ

ائِِب فإِِنََّ الشَّ
َ
اهِِد الغَ

َ
غ الشَ ِ

�لِّ
الأسماع، لقول النبي صلى الله عليه وسلم: » لِِيُُب

ه«3،  قال صاحب فتح الباري4 : "والمراد: رب مبلغ 
ْ
هُُ مِِنْ

َ
ى لَ

َ
غ مََنْْ هو أوْْعَ

ّ
 يُُبََلّ

ْ
نْ

َ
عََس�ى أَ

عني أوعى-أي: أفهم- لما أقول من سامع مني"، وهذا المعنى حسن لما فيه من طلب 

الفهم قبل الحفظ، لأن انقداح المعنى في الذهن معين على إدراك المراد، وقد تعددت 

وسائل التعليم النبوية للصحابة الكرام رضوان الله عليهم بحسب ما يقتضيه المقام.

أولا: الهدي النبوي في البيان بوسائل الإيضاح

كان من هدي النبي -صلى الله عليه وسلم- الحرص على هداية كل الناس، وبذل 

الجهد في تبليغ الدين والفهم عن الشارع، حتى أنه يلزم نفسه الشريفة المشقة لأجل 

فَْْنَّسََكََ   بَاَخِِعٌٌ  كَََلَّ  ﴿لَعَََ وتعالى:  تبارك  الحق  يقول  الجميع،  الدعوة  بهذه  يؤمن  أن 

كَََلَّ بَاَخِِعٌٌ  أََلاَّ يَكَُُونُوُا مُُؤْمِِْنِِينََ﴾5 ، قال صاحب الجامع لأحكام القرآن6 : "﴿لَعَََ
فَْْنَّسََكََ﴾ أي قاتل نفسك ومهلكها، ﴿أََلاَّ يَكَُُونُوُا مُُؤْمِِْنِِينََ﴾ أي لتركهم الإيمان"، 
إلا  للبيان  سبيلا  ترك  فما  الأمة،  ونصح  الأمانة  وأدى  الرسالة  غ 

ّ
بلّ ذلك  أجل  من 

1- العلق: 1 - 5.

2- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، )20 /105(.

3- صحيح البخاري، كتاب العلم، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم رب مبلغ أوعى من سامع، )حديث رقم: 67(.

4- ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، )1 /191(.

5- الشعراء:3.

6- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، )13 /89(.



مجلة العلماء الأفارقة

134

وسلكه – صلى الله عليه وسلم-.

بالتبليغ يعم الأمة، قال صاحب الفروق1: "فكل ما قاله صلى الله  ثم إن تصرفه 

إلى يوم  عليه وسلم أو فعله على سبيل التبليغ، كان ذلك حكما عاما على الثقلين 

القيامة"، ومن ذلك ما ثبت في الصحيح عنه من التعليم بتشبيك الأصابع، والبيان 

باليد، والتعليم بإمساك اللسان، والبيان بالحركة، وغير ذلك من صنوف التعليم 

والبيان، ولكل سائر على نهجه أن يقتدي بمنهجه في التبليغ للحرص على ما ينفع 

الناس.

1. البيان بتشبيك بين الأصابع:

إن النبي –صلى الله عليه وسلم- هو المبين عن الله تعالى، يقول الحق تبارك وتعالى: 

هَُُلَّمْْ يَتَََفََرَُُكَّونََ﴾2،  لََِزِّ إِِلَيَْْهِِمْْ ولَعَََ كِْْذِّرََ لِِتُُبََنََِيِّ لِِلَنَّاسِِ مََا نُ ﴿وََأَنَْزََْلْنََْا إِِلَيَْْكََ ال
قال صاحب الجامع لأحكام القرآن3: "لتبين للناس ما نزل إليهم في هذا الكتاب من 

بقولك وفعلك؛ فالرسول – صلى الله عليه وسلم- مبين  والوعيد  والوعد  الأحكام 

عن الله - عز وجل - مراده مما أجمله في كتابه من أحكام الصلاة والزكاة، وغير ذلك 

مما لم يفصله"، ومن صنوف البيان توضيح بعض المعاني بالإشارة أو فعل مبين، 

مثل تشبيك الأصابع للدلالة على قوة الرابطة الإيمانية، يشهد لهذا المعنى حديث 

دُُّ 
ُ

يََشُ يانِِ 
ْ
البُُنْ

َ
كَ مِِن 

ْ
للمُُؤْ ؤمِِنُُ 

ُ
»المُ قال:  وسلم  عليه  الله  صلى  النبي  عن  مو�سى  أبي 

 أصابعه«4، قال صاحب فتح الباري5 : قوله:" )ثم شبك 
َ
بََعْْضُُهُُ بََعْْضًًا ثم شبّّكََ بيْْنَ

بين أصابعه( هو بيان لوجه التشبيه أيضا أي يشد بعضهم بعضا مثل هذا الشد، 

في  أوقع  ليكون  يمثلها بحركاته  أقواله  بيان  في  المبالغة  يريد  الذي  أن  ويستفاد منه 

نفس السامع".

1- القرافي، الفروق، القواعد السنية في الأسرار الفقهية، )1 /221(.

2-  النحل:44.

3- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، )10 /98(.

4- صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب تعاون المؤمنين بعضهم بعضا، )حديث رقم: 5680(.

5- ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، )10 /465(.



تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي وأثره في تحقيق الحياة الطيبة

135

2.البيان بإمساك اللسان:

من  فيه  الله  أودع  ما  الخلق  هداية  على  وسلم  عليه  الله  صلى  النبي  حرص  من 

الرحمة والرأفة بالمؤمنين، فكان لا يدخر جهدا لتبليغيهم ولو بمزيد من الحض على 

الفعل أو الترك، يستدل على هذا المعنى بحديث معاذ بن جبل ر�ضي الله عنه، جزء 

من حديث طويل اشتمل على العديد من الوصايا النبوية الكريمة، ثم قال رسول 

نبي الله،  يا  بلى  قلت:  هِِ،  ِ
�لِّ

ُ
كُ لِِكََ 

َ
ذَ كِِ 

َ
بمِِلاَ بِِرُُكََ 

ْ
خْ

ُ
أُ  

َ
لاَ

َ
»أَ وسلم:  عليه  الله  صلى  الله 

ا، فقلت: يا نبي الله وإنا لمؤاخذون بما نتكلم 
َ
يْْكََ هََذَ

َ
 عََلَ

َ
فَّ

ُ
فأخذ بلسانه قال: كُ

إِِلا  مََناخِِرهِِمْْ  عََلى  ارِِ 
َ
النَّ في  اسََ 

َ
النَّ بُُّ 

ُ
يََكُ وََهََل  مُُعاذ  يا  مّّك 

ُ
أُ ك 

ْ
تْ
َ
كِِلَ

َ
ثَ فقال:  به، 

سِِنتِِهم«1، قال صاحب تحفة الأحوذي2: "وإنما أخذ رسول الله -صلى الله 
ْ
حََصََائِِدُُ ألْ

عليه وسلم- بلسانه وأشار إليه من غير اكتفاء بالقول، تنبيها على أن أمر اللسان 

صعب، والمعنى لا تكلم بما لا يعنيك، فإن من كثر كلامه كثر سقطه ومن كثر سقطه 

كثرت ذنوبه، ولكثرة الكلام مفاسد لا تح�صى".  

3.البيان بالحركة:

من الهدي النبوي الشريف تقريب جوامع الكلم للمخاطبين ليلا يذهب السامع إلى 

غير المقصود، من ذلك حديث عبد الرحمن بن أبي بكرة عن أبيه ر�ضي الله عنه قال: 

بائِِرِِ ثلاثا، قالوا: بلى يا رسول 
َ
برِِ الكَ

ْ
كمْْ بِِأكْ

ُ
بئُ

َ
نَ
ُ
لا أُ

َ
قال النبي صلى الله عليه وسلم: »أَ

وْْلُُ 
َ
 وََقَ

الَا


َ
ا، فقال: أَ كِِئًً

َ
 مُُتَّ

َ
انَ

َ
سََ وََكَ

َ
لِِدََيْْنِِ، وََجََلَ

َ
 الواَ

ُ
وقُ

ُ
راكُُ بالله وََعُُقُ

ْ
الله قال: الِإِشْ

الزُُّورِِ، قال: فما زال يكررها حتى قلنا ليته سكت«3، قال صاحب فتح الباري4:" 

قوله: )وجلس وكان متكئا( يشعر بأنه اهتم بذلك حتى جلس بعد أن كان متكئا".  

1- سنن الترمذي، كتاب الإيمان، باب ما جاء في حرمة الصلاة، )حديث رقم: 2616(.

2- المباركفوري، تحفة الأحوذي، )7 /304(.

3- صحيح البخاري، كتاب الشهادات، باب ما قيل في شهادة الزور، )حديث رقم: 2510(.

4- ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، )5/ 310(.



مجلة العلماء الأفارقة

136

ثانيا: البيان لمعاني النصوص الشرعية:

الألفاظ  تحفيظ  بمعنى  بغير واسطة  الشرعية  النصوص  تبليغ  يكون  أن  الأصل 

وبيانها باللغة العربية؛ لكونها وعاء الشريعة ولغة القرآن، يقول الحق تبارك وتعالى: 

حُُكْْمًًا  أَنَْزََْلْنََْاهُُ  ﴿وََكَذَََلِِكََ  وتعالى:  تبارك  ويقول  مُُبِِينٍٍ﴾1،  عََرََبِيٍٍِ  ﴿بِلِِِسََانٍٍ 
عََرََبِيًًِّا﴾2، ولما في الصحيح3  من حديث ابن عمر ر�ضي الله عنهما )عن النبي صلى الله 
تب ولا نحسبُُ الشهْْر هكذا وهكذا«، يعني 

ْ
 نكْ

َ
مية لاَ

ُ
 أُ

ٌ
ا أمّّةٌ

ّ
عليه وسلم أنه قال: »إِِنّ

مرة تسعة وعشرين ومرة ثلاثين(، قال صاحب فتح الباري4 : "أراد أمة العرب لأنها: 

لا تكتب".

وبسبب ما تنطوي عليه من معهود العرب في كلامهم، وهو الفيصل في فهم المعاني 

القرآنية والحديثية، قال صاحب الموافقات في أصول الشريعة5 : "ومنها: أنه لا بد في 

فهم الشريعة من اتباع معهود الأميين – وهم العرب الذين نزل القرآن بلسانهم- فإن 

 مستمر، فلا يصح العدول عنه في فهم الشريعة، وإن لم 
ٌ

كان للعرب في لسانهم عرفٌ

يكن ثم عرف فلا يصح أن يجري في فهمها على ما لا تعرفه".

إذ أن كل العلوم الشرعية تعود إلى طبيعة اللغة العربية من حيث فهم الدلالات 

على  البنود  نشر  صاحب  قال  عنه،  تفرع  وما  الفقه  أصول  علم  ومنها  والألفاظ، 

مراقي السعود6 : "يعني: أن غير الشافعي من المجتهدين كالصحابة فمن بعدهم كان 

معرفة علم الأصول سليقة له، أي مركوزا في طبيعته كما كان علم العربية من نحو 

وتصريف وبيان خليقة أي مركوزا في طبائع العرب فطرة فطرهم الله عليها، والألقاب 

كاسم المبتدأ والخبر والفاعل والمفعول وغير ذلك اصطلاحات وضعها أئمة النحو، 

1- الشعراء:195.

2- الرعد:37.

3- صحيح البخاري، كتاب الصوم، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم لا نكتب ولا نحسب، )حديث رقم: 1814(.

4- ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، )4 /152(.

5- الشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة، )2/ 62(.

6- ابن الحاج إبراهيم، سيدي عبد الله، نشر البنود على مراقي السعود، )1 /14(.



تسديد تبليغ الدين في السياق الإفريقي وأثره في تحقيق الحياة الطيبة

137

والفحوى،  والمفهوم  المنطوق  اسم  فيه  صنفوا  الذين  الأصول  أئمة  وضع  وكذلك 

والمخالفة والعام والخاص والمطلق والمقيد وغير ذلك".

بالعربية الأخذ بذلك، ولرفع الحرج والعمل  الناطقين   ولكن قد يتعذر على غير 

اللغات الإفريقية، ولعل الجهود  إلى  التيسير، لا مناص من ترجمة المعاني  بقاعدة 

باللغات  الدين  تبليغ  سبيل  في  الأفارقة  للعلماء  السادس  محمد  لمؤسسة  المضنية 

المحلية لكل بلد تدخل ضمن هذا العمل العظيم النفع بإذن الله تعالى، وبأساليب 

تناسب العصر وتقدم المعلومة بالصوت والصورة 1. ولما كان جل المخاطبين من غير 

العرب أو من أصحاب الألسن العجمية كان لزاما توجيه خطاب يراعي خصوصيات 

المجتمعات الإفريقية، يحدد المعالم ويرفع الغشاوة عن البصائر، ولعل المبادرة إلى 

لبنة  يكون  المعاني،  بعض  لشرح  ملحقا  يتضمن  الحديثية  للمسابقة  دليل  إعداد 

صلبة في بناء خطة تسديد التبليغ، وسبيلا راشدا يحقق ما ينفع الناس.

خاتمة

وصفوة القول، إن سبل تبليغ الدين بما يحقق النفع العميم في السياق الإفريقي، 

المفاهيم والمعاني  الناس، وثانيا: تقريب  بالتيسير على  التبليغ  يقت�ضي أولا: تسديد 

الحاملة لروح الدين القويم، وثالثا: استعمال أساليب الإيضاح والبيان بما يتناسب 

بعض  يسر  بكل  يلحظ  السابقة،  المحاور  أغوار  لسبر  والمتتبع  مجتمع.  كل  مع 

الملاحظات، من أبرزها:

- أهمية تسديد التبليغ بالتأصيل والنظر في الأدلة الشرعية.

- استثمار البيئة الإفريقية المحبة للدين.

تفاوت  يراعي  بأسلوب  العلمية  المادة  وتقديم  المفاهيم  بعض  عن  اللبس  إزالة   -

الأفهام.

1- مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، اجتماع المجلس الأعلى، مشاريع اللجان الدائمة برسم سنة 2025م، اللجنة 
الرابعة لجنة التواصل والتعاون والشراكات، ص 17.



مجلة العلماء الأفارقة

138

- العناية بنشر الوحيين، والتركيز على قراءة الإمام نافع المدني.

- استعمال وسائل الإيضاح والبيان لتسهيل مهمة التبليغ.

- العمل على التشجيع على تعلم وتعليم لغة القرآن الكريم.

- ترجمة المعاني العامة للنصوص الشرعية بقصد انتفاع غير الناطقين بالعربية.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين






